
Vol. XXV no 2 Automne 2025

Revue philosophique étudiante



Revue Phares

Bureau 535
Pavillon Félix-Antoine-Savard
Université Laval, Québec
G1K 7P4

revue.phares@fp.ulaval.ca
www.revuephares.com

ISSN 1496-8533

Direction éditoriale :
Rose Bolduc
Ève-Marie Guay
Jacob Hamel-Mottiez

Élaboration du dossier :
Juliette Roussin

Infographie :
Jérome Simon

Nous remercions nos partenaires :
La Faculté de philosophie de l’Université Laval; L’Association des étudiantes et des
étudiants de Laval inscrits aux études supérieures (AELIÉS); L’Association des cher-
cheurꞏeꞏs étudiantꞏeꞏs en philosophie de l’Université Laval (ACEP); La Société de
philosophie du Québec (SPQ); L’Association générale des étudiantes et étudiants pré-
gradué(e)s en philosophie (AGEEPP).





Comme son nom l’indique, la revue Phares essaie de porter quelque lumière
sur l’obscur et redoutable océan philosophique. À cet effet, elle se veut un espace
d’échange et de débat ouvert à tous les étudiants et toutes les étudiantes intéresséꞏeꞏs
par la philosophie, quelle que soit leur affiliation institutionnelle. Chaque numéro com-
porte un dossier proposant une question philosophique à laquelle différentꞏeꞏs auteurs
et autrices tentent de répondre. Le numéro d’hiver contient également une section Va-
ria et présente des textes d’analyse et des essais philosophiques portant sur des thèmes
libres, à la discrétion des auteurꞏrices.

La collection complète des parutions de Phares est disponible en version élec-
tronique dans la section Parutions de son site web ; la publication traditionnelle est
disponible dans la plupart des bibliothèques universitaires québécoises ainsi que dans
la plupart des facultés ou départements de philosophie des universités québécoises.

Bonne lecture !



Table des matières
Citoyenneté et exclusion
Dossier thématique élaboré par Juliette Roussin

9 Introduction
JULIETTE ROUSSIN

21 Sphère privée, sphère publique : le temps comme limite à l’implication
politique des femmes
ÈVE-MARIE GUAY

47 La minorité politique des enfants : entre paternalisme et adultisme
ERIKA OLIVAUX MARMIGNON

73 Le refus de la citoyenneté comme moyen d’émancipation
CHARLINE DEYDIER

97 Le projet constitutionnel autochtone : assimilation ou autodétermina-
tion?
ARIELLE NAVETTE



Phares | 6



Citoyenneté et exclusion





Introduction
JULIETTE ROUSSIN, Professeure agrégée à la Faculté de philosophie de
l’Université Laval

Les arrestations massives et spectaculaires de personnes migrantes
par l’agence de l’immigration étatsunienne depuis le retour de Donald
Trump au pouvoir en janvier 2025 jettent une lumière crue sur le double
tranchant de l’appartenance civique. Depuis les immigrantꞏes vénezue-
lienꞏnes autoriséꞏes à travailler en attendant de régulariser leur statut
jusqu’aux étudiantꞏes étrangerꞏes ayant manifesté contre la guerre à
Gaza sur le campus de leur université d’accueil, les non-citoyenꞏnes ar-
rêtéꞏes et expulséꞏes ont fait l’épreuve de la précarité de leur situation
face à un État dont iels ne sont pas membres, et qui les tolère à ce titre
plus qu’il ne les protège. La citoyenneté apparaît ici à la fois comme le
« droit d’avoir des droits », selon la formule d’Hannah Arendt dans Les
Origines du totalitarisme1, c’est-à-dire comme la condition nécessaire
pour voir ses droits humains garantis, et comme la principale base pour
justifier du traitement différencié des personnes à l’intérieur du terri-
toire national. Toutefois, la politique de la nouvelle administration est
aussi venue brouiller la frontière admise entre les droits et garanties
associés à la citoyenneté, d’une part, et la vulnérabilité inhérente à la
non-appartenance, d’autre part, en supervisant la détention, voire l’ex-
pulsion, de certainꞏes citoyenꞏnes étatsunienꞏnes, alléguant aussi bien
leurs activités criminelles que l’impossibilité de les séparer de leurmère
au vu de leur jeune âge. Que les personnes visées soient le plus souvent
d’origine latino indique assez que la citoyenneté étatsunienne n’est en
réalité pas faite d’un seul bloc2, mais que l’origine, la « race » et la
classe des différentꞏes citoyenꞏnes viennent déterminer, depuis l’inté-
rieur de l’appartenance civique, le gradient de leurs droits et devoirs.
Ce sont ces divers effets d’exclusion produits par la citoyenneté que
propose d’explorer ce nouveau numéro de Phares.

Selon Dominique Leydet, la citoyenneté renvoie à la fois à un statut
juridique, à un ensemble de pratiques participatives et à une culture ou

Phares | 9



Citoyenneté et exclusion

une identité collective distincte3. Ces différentes dimensions font signe
vers autant d’interprétations historiques différentes de la citoyenneté,
qui sont susceptibles d’entrer en tension. En tant que statut juridique, la
citoyenneté se comprend d’abord comme un ensemble de droits (civils,
sociaux, éventuellement politiques) et de devoirs. Le citoyen est alors
avant tout sujet de droit, celui qui a le droit de « demander la protec-
tion de la loi4 » et qui est tenu de se conformer à cette dernière. Mais,
depuis Aristote, la notion de citoyenneté est tout aussi fortement asso-
ciée à la participation au gouvernement et à la fabrication commune
de la loi5. Dans sa dimension participative, la citoyenneté se comprend
essentiellement comme agentivité politique et contribution à une en-
treprise collective d’autogouvernement, par la participation à la déli-
bération publique et aux décisions démocratiques. Enfin, parce qu’elle
remplit une importante fonction d’« intégration sociale6 », on tend à
attribuer à la citoyenneté une portée identitaire : la citoyenneté impli-
querait ainsi non seulement des pratiques participatives, mais une cer-
taine culture politique, voire une identité nationale, cristallisées autour
de normes et d’attitudes communes développées au cours de l’histoire
propre à chaque État.

Or il est remarquable que, dans ces trois dimensions, la citoyenneté
s’accompagne de logiques et de pratiques d’exclusion. Premièrement,
les garanties juridiques qu’elle confère ne sont pas uniformément re-
connues à toutes les personnes résidant sur son territoire. À l’instar
des « métèques » du temps d’Aristote7, les immigrantꞏes aujourd’hui
vivent soumis aux lois d’un pays d’accueil auquel iels n’appartiennent
pas et qui ne les reconnaît pas comme sujets ayant pleinement droit
aux ressources, opportunités et protections qu’il accorde à ses ressor-
tissantꞏes. (Pour, les 4,4 millions d’apatrides qui vivent actuellement
dans le monde, de tels biens ne sont garantis nulle part.) Le critère d’in-
clusion – et symétriquement d’exclusion – civique et juridique est ici
la nationalité, ou le fait d’être ressortissant du pays.

Quand c’est la participation active au processus démocratique
qui est prise pour mesure et signe de la citoyenneté, deuxièmement,
d’autres critères entrent en ligne de compte pour déterminer qui peut
et doit être citoyenꞏne. Si les révolutions démocratiques de la fin du

Phares | 10



Introduction

18e siècle renouent avec la dimension politique et participative de la
citoyenneté, en accordant des droits politiques égaux (liberté d’ex-
pression, d’association et de manifestation ; droit de vote ; éligibilité)
à une part importante de la population, elles actent dans le même
temps l’exclusion formelle de plusieurs catégories sociales hors de
la citoyenneté. Ainsi des femmes, des domestiques, des esclaves, des
affranchiꞏes, des créoles, des autochtones et des coloniséꞏes, dont les
penseurs des Lumières allèguent tantôt l’incapacité intellectuelle ou
morale, tantôt l’absence de contribution effective au corps social, si ce
n’est tout bonnement la « race » jugée inférieure8, pour justifier de leur
exclusion du corps politique actif. Si ces justifications apparaissent
aujourd’hui inadmissibles et scandaleuses, il faut toutefois reconnaître
que le critère de la capacité continue d’être invoqué pour dénier, de
façon temporaire ou définitive, la jouissance des droits politiques
à certaines personnes : c’est le cas des enfants ou, dans certaines
démocraties, des prisonnierꞏes ou des personnes majeures placées
sous tutelle. Sue Donaldson et Will Kymlicka montrent que ce critère
fait dépendre la citoyenneté, non seulement de la participation à la
vie sociale et de la réceptivité aux normes sociales, mais surtout de
la capacité de « produire une analyse réflexive, une évaluation et une
formulation rationnelles de propositions au sujet de ces normes9 ».
Or un tel critère reflète, selon les deux philosophes, une conception
contestable et fortement « excluante » de la citoyenneté, qui revient
à justifier de priver de droits politiques les adultes vivant avec une
déficience intellectuelle sévère, les mineurꞏes, ou encore les animaux
domestiques, qui sont pourtant des membres à part entière de la société
et qui doivent avoir, en tant que tels, le droit égal de contribuer au
façonnement de ses normes.

Troisièmement, la citoyenneté en tant qu’identité collective
occasionne elle aussi son lot d’exclusions. Selon que l’inclusion dans
la communauté politique se conçoit comme une construction politique
rationnelle ou comme un héritage national et affectif, le « droit
d’exclure » pourra être revendiqué au nom de l’exigence d’adhésion
à des principes politiques communs (comme la liberté égale ou l’égal
respect dû aux personnes) ou, au contraire, dans les versions les plus

Phares | 11



Citoyenneté et exclusion

extrêmes, au nom de l’incompatibilité culturelle ou de la préférence
ethno-nationale. La proposition de soumettre les immigrantꞏes à
des « tests de citoyenneté » ou celle de déchoir de leur nationalité
les citoyenꞏnes s’étant rendu coupables de terrorisme relèvent de la
première approche10 ; le choix politique, fait par nombre de pays
européens, de ne pas accéder aux demandes de naturalisation des
immigrantꞏes des Suds pour les maintenir indéfiniment dans leur statut
de travailleurꞏses temporaires ou saisonnierꞏes, est une conséquence
inavouée de la seconde.

À l’expulsion hors de la communauté juridique ou nationale, au
bannissement de la pratique civique, font en outre écho, à l’intérieur
même de la citoyenneté, des « formes internes d’exclusion11 », pour
reprendre le concept forgé par Iris Marion Young en vue de penser les
inégalités et discriminations qui grèvent la participation à la commu-
nication démocratique. Quoique disposant en principe du titre de ci-
toyenꞏne égalꞏe, certainꞏes membres de la communauté politique voient
dans les faits leurs droits moins bien protégés, leur accès à la sphère
politique entravé par diverses embûches, leurs revendications moins
prises au sérieux que celles de leurs concitoyenꞏnes. Quand elles sont
systématiques, ces limites posées à la jouissance pleine et entière de la
citoyenneté cantonnent de facto certainꞏes membres de la communauté
politique au rang de citoyenꞏnes de seconde zone, comme les Noirꞏes
étatsunienꞏnes sous les lois de ségrégation raciale ou, selon d’impor-
tantes voix de l’abolitionnisme contemporain, face aux violences poli-
cières et à la politique carcérale aujourd’hui12. On touche là à un para-
doxe fondamental : à vocation universelle, inclusive et égale, source de
protection juridique et d’émancipation politique, la citoyenneté s’ac-
commode pourtant de dynamiques sociales de hiérarchisation, de su-
bordination, de stigmatisation et d’oppression qui aboutissent à la ré-
duction de certainꞏes citoyenꞏnes à des « sous-personnes ». Ce concept
élaboré par Charles Mills désigne le « statut moral différent et infé-
rieur » des « non-Blancs », de ceux que le « contrat racial » implicite-
ment à l’œuvre dans l’organisation coloniale du monde et dans les so-
ciétés euro-américaines héritières de cet ordre identifie ou bien comme
des « sauvages » étrangers à l’humanité ou bien comme des « citoyens

Phares | 12



Introduction

subordonnés », ayant dans tous les cas vocation à asseoir et renforcer
le privilège des Blancs13. Comme le note l’historien Immanuel Wal-
lerstein, ces dynamiques d’exclusion sont présentes dès les premières
formulations modernes de l’idéal de la citoyenneté démocratique. Pre-
nant l’exemple de la Révolution française, il souligne qu’à partir du
moment où l’égalité s’impose comme norme politique, il devient cru-
cial de réintroduire des distinctions de rang entre les nouveaux citoyens
(qui ne sont alors que des hommes) : « The more equality was pro-
claimed as a moral principle, the more obstacles – juridical, political,
economic, and cultural – were instituted to prevent its realization14 ».
Le concept de citoyenneté préside à cet égard à la « cristallisation et
la rigidification » d’une série d’oppositions binaires (femme/homme,
adulte/mineur, Blanc/Noir, bourgeois/prolétaire, éduqué/ignorant, etc.)
dont le seul objet est de maintenir une hiérarchie politique entre les
égaux.

Ces différentes analyses suggèrent que les « exclusions internes »
ne sont pas des accidents historiques auxquels les démocraties de-
vraient remédier pour se montrer fidèles à leur idéal, mais plutôt un
aspect essentiel de la citoyenneté démocratique. L’un des objectifs
de ce numéro est précisément d’interroger la nature contingente,
ou au contraire constitutive ou structurelle, des différentes formes
d’exclusion civique. La citoyenneté a-t-elle pour horizon l’inclusion
universelle, de sorte que les exclusions constatées historiquement
seraient le résultat d’une application impropre des critères de la ci-
toyenneté? Selon cette interprétation, la longue exclusion des femmes
du droit de cité, par exemple, pourrait se comprendre comme l’effet
du préjugé tenace voulant qu’elles souffrent d’un défaut de raison. Ou
bien la citoyenneté égale suppose-t-elle au contraire que soit institué
face au Citoyen un Autre, qui ne jouisse pas pleinement des droits
et prérogatives accordés au premier ? Si l’on adopte cette lecture, la
privation de droits politiques subie par les femmes n’est pas une incon-
séquence démocratique, mais une exigence de la citoyenneté comprise
comme déploiement d’un droit à la détermination de soi-même et de
ses conditions d’existence, y compris donc de l’ordre matériel privé et
domestique auquel les femmes (tout comme d’ailleurs les enfants, les

Phares | 13



Citoyenneté et exclusion

domestiques et les esclaves) se trouvent rivées. L’article d’Ève-Marie
Guay, par lequel s’ouvre ce numéro, prend précisément le cas de la
participation des femmes en politique pour interroger ce dilemme : si
le chronique manque de temps dont souffrent les femmes aujourd’hui
peut se comprendre comme une forme interne d’exclusion civique,
celui-ci est-il un obstacle malheureux à leur participation politique,
ou une condition nécessaire du plein exercice de la citoyenneté par
les hommes? Si, comme nous l’avons vu, l’exclusion civique est la
conséquence nécessaire des critères posés à la citoyenneté, alors il
semble que, pour une part au moins, l’exclusion soit constitutive de
la citoyenneté. L’appartenance à la société des égaux aurait ainsi pour
pendant la constitution d’une altérité à laquelle sont déniés les avan-
tages matériels et symboliques liés à l’appartenance. La citoyenneté
ne pouvant se penser sans cette extériorité, elle semble par conséquent
condamnée au paradoxe, assumé par Rousseau15, qui consiste à faire
dépendre l’affirmation de l’égale liberté des unꞏes de sa négation pour
les autres.

Face à un tel paradoxe, deux voies au moins s’ouvrent à nous. La
première est sceptique, et consiste à faire remarquer qu’il y a une cer-
taine part de rhétorique dans l’insistance sur le lien d’implication né-
cessaire entre citoyenneté et exclusion. Certaines formes internes d’ex-
clusion semblent s’apparenter davantage à des échecs du projet démo-
cratique qu’à des produits nécessaires de celui-ci. Pensons à la ghet-
toïsation des populations issues de l’immigration, aux obstacles mis au
vote des Noirꞏes étatsunienꞏnes, ou aux opportunités réduites pour les
femmes de s’impliquer en politique : ne vaudrait-il pas mieux com-
prendre ces formes de relégation ou d’obstruction comme l’effet des
injustices structurelles dont certains groupes sociaux sont victimes, in-
justices qui témoignent de la faillite de l’État démocratique à traiter
l’ensemble de ses citoyenꞏnes comme des égaux? Toute la question, dès
lors, étant de savoir quelle part d’intentionnalité peut se loger dans la
structure d’une injustice, et comment une démocratie peut espérer agir
sur celle-ci pour réparer les torts commis et instituer une citoyenneté
véritablement inclusive et égale. La deuxième voie possible consiste à
s’atteler à la recherche de critères acceptables ou appropriés de la ci-

Phares | 14



Introduction

toyenneté démocratique, au regard desquels les exclusions que ces cri-
tères produisent perdent de leur arbitraire. C’est la voie empruntée par
Donaldson et Kymlicka quand iels proposent de substituer au critère
capacitaire un critère de la citoyenneté fondé sur la compréhension de
celle-ci comme appartenance sociale. L’article d’Erika Olivaux Mar-
mignon dans ce numéro s’inscrit dans la même démarche : partant du
constat que les enfants sont privés de droits politiques dans toutes les
démocraties existantes, Erika Olivaux Marmignon s’interroge sur les
raisons d’exclure les enfants de la participation à la vie politique et ré-
fléchit, en creux, à la formulation de critères d’appartenance civique
qui pourraient au contraire exiger leur inclusion.

Mais une troisième option est aussi envisageable. Radicale, elle
consiste à acter l’inadéquation de la citoyenneté comme concept poli-
tique et à lui opposer par conséquent un refus pur et simple. C’est la
voie qu’explorent, chacun à leur manière, les deux derniers articles de
ce numéro. Charline Deydier se penche notamment sur le refus de ci-
toyenneté qu’expriment lesmembres de nations autochtones lorsqu’iels
se soustraient à l’ordre de présenter leur passeport canadien lors du
contrôle aux frontières, pour montrer que la citoyenneté, quand elle
est imposée, peut être une source non pas de droits et d’opportunités
égaux, mais d’oppression culturelle au contraire. Arielle Navette s’in-
téresse à l’idée de citoyenneté au prisme du pluralisme juridique ca-
nadien, pour confronter deux conceptions antagonistes de la citoyen-
neté autochtone : l’une comme déformation et réduction au silence des
cadres de pensée théoriques et éthiques autochtones, l’autre comme ca-
nal d’expression privilégié des revendications de souveraineté des pre-
mières nations du Canada.

Les quatre articles qui composent le numéro sont donc autant de fe-
nêtres ouvertes sur la complexité des relations entre citoyenneté et ex-
clusion. Les articles d’Erika OlivauxMarmignon et d’Ève-Marie Guay
s’intéressent au versant participatif de la citoyenneté (c’est-à-dire à la
participation aux institutions du débat et de la décision politique) et
examinent deux cas d’exclusion interne, respectivement celui des en-
fants et celui des femmes. Si ces dernières sont formellement admises,
puisqu’elles jouissent de droits politiques égaux en principe à ceux des

Phares | 15



Citoyenneté et exclusion

hommes, des obstacles demeurent néanmoins à leur pleine inclusion
politique. C’est la ressource « temps » que choisit d’étudier Ève-Marie
Guay, pour montrer que la division genrée du travail et la partition de la
société en sphères publique et privée engendrent une inégalité politique
« structurelle » entre hommes et femmes, telles que celles-ci demeurent
exclues de l’exercice plein et entier de la citoyenneté, au moins dans
sa dimension participative d’agentivité politique. Les enfants, de leur
côté, sont bien des citoyenꞏnes disposant de droits et protégéꞏes par la
loi, mais ils sont privés de droit politiques – notamment du droit de vote
et du droit de se porter candidatꞏe à une élection. Erika Olivaux présente
les différentes justifications apportées à l’exclusion civique des enfants
pour se concentrer sur l’une des plus convaincantes, l’argument « pater-
naliste » suivant lequel il convient de protéger l’insouciance enfantine
du sérieux et, parfois, de la violence de la politique. En réponse, elle
défend la thèse selon laquelle les enfants forment un groupe social op-
primé par le groupe majoritaire des adultes et qu’ils doivent par consé-
quent disposer de droits qui leur permettront de défendre leur perspec-
tive et leurs intérêts dans l’espace public et politique.

Les articles de Charline Deydier et d’Arielle Navette examinent
quant à eux le concept de citoyenneté en tant que tel pour envisager
sérieusement la possibilité que ce concept produise nécessairement,
constitutivement, certaines exclusions. Combinés, ces deux textes per-
mettent d’esquisser une cartographie des effets d’exclusion produits
par la citoyenneté. Les membres de certains groupes sociaux dont la
citoyenneté est formellement reconnue subissent des exclusions juri-
diques et sociales au moins partielles, sous la forme d’inégalités dans
la protection des droits et dans l’accès aux ressources sociales. Mais
d’autres groupes – de façon exemplaire, les peuples autochtones sous
domination coloniale – peuvent également faire l’épreuve d’exclusions
épistémiques et culturelles, lorsque la culture dominante – coloniale
– impose à leurs modes d’existence et à leurs cadres de pensée des
concepts et des normes inadaptés et incapables de rendre compte de
leur spécificité. Le concept de citoyenneté dans ses dimensions juri-
dique, participative et identitaire est une notion culturelle de ce genre.
Comme l’écrit Charline Deydier, la citoyenneté, lorsqu’elle est « su-

Phares | 16



Introduction

bie », invisibilise en même temps qu’elle stigmatise. Son refus peut
alors s’interpréter comme l’expression d’une émancipation à la fois
épistémique et politique. L’hypothèse d’une reconduction d’un impé-
rialisme culturel par le concept de citoyenneté est examinée à nouveaux
frais par Arielle Navette, qui envisage la possibilité que le code de ci-
toyenneté élaboré par la nation anichinabée de Fort William pour faire
valoir sa souveraineté ne soit finalement que l’expression de la colo-
nisation sous une autre forme, celle des savoirs et des esprits. Arielle
Navette, dans cet article conclusif, fait droit à un usage stratégique du
vocabulaire de la citoyenneté par les premières nations, visant à faire
entendre leurs voix et avancer leurs revendications, y compris celles
du pluralisme juridique et de la souveraineté territoriale, dans l’espace
public de la démocratie canadienne.

1. Hannah Arendt, Les origines du totalitarisme : Eichmann à Jérusalem,
éd. par Pierre Bouretz, trad. par Micheline Pouteau et al. (Gallimard,
2002), 599.

2. La citoyenneté n’est pas un « tout indifférencié », comme l’écrit Linda
Bosniak dans The Citizen and the Alien : Dilemmas of Contemporary
Membership (Princeton University Press, 2006).

3. Dominique Leydet, « Citizenship », dans The Stanford Encyclo-
pedia of Philosophy, Fall 2023, éd. par Edward N. Zalta et Uri
Nodelman (Metaphysics Research Lab, Stanford University, 2023),
plato.stanford.edu/archives/fall2023/entries/citizenship/.

4. Leydet, « Citizenship ».
5. Aristote, Les Politiques, III, 1, 1275b (édition et traduction de Pierre Pel-
legrin, Garnier-Flammarion, 1993, p.209) : « de celui qui a la faculté de
participer au pouvoir délibératif ou judiciaire, nous disons qu’il est ci-
toyen de la cité concernée ».

6. Leydet, « Citizenship ».
7. Aristote, Les Politiques, III, 1, 1274b (ibid., p. 206) : « Le citoyen n’est
pas citoyen par le fait d’habiter tel endroit, car des métèques et des es-
claves partagent leur résidence <avec lui>. Ne sont pas non plus citoyens
ceux qui participent <aux droits civiques> dans la <seule> mesure où
ils peuvent aller en justice comme accusés et comme accusateurs (à ces
droits, en effet, participent aussi ceux qui sont liés <à la cité> par des
conventions commerciales (…) ».

Phares | 17



Citoyenneté et exclusion

8. Pour ces différents critères d’exclusion, voir respectivement : Jean-
Jacques Rousseau, Émile, ou De l’éducation, éd. par André Charrak
(Flammarion, 2009), liv. V ; Immanuel Kant, Métaphysique des mœurs.
II, Doctrine du droit Doctrine de la vertu, trad. par Alain Renaut
(Garnier-Flammarion, 1996), paragr. 46 D; Emmanuel-Joseph Sieyès,
« Préliminaire de la Constitution », dans Écrits politiques (Éditions des
archives contemporaines, 1985), 139 ; Thomas Jefferson, Observations
sur l’État de Virginie, trad. par François Specq (Éd. Rue d’Ulm, 2015).

9. Sue Donaldson et Will Kymlicka, « Rethinking Membership and Partici-
pation in an Inclusive Democracy : Cognitive Disability, Children, Ani-
mals », dans Disability and Political Theory, éd. par Barbara Arneil et
Nancy J. Hirschmann (Cambridge University Press, 2016), 170.

10. Pour le débat philosophique entourant les tests de citoyenneté, voir, entre
autres, Joseph Carens, The Ethics of Immigration (Oxford University
Press, 2013), 55‑62 ; Thom Brooks, « Testing Citizenship », Philosophy
Compass 20, no 8 (2025) : 1‑11. ; sur la déchéance de nationalité, voir
Patti Tamara Lenard, « Democratic Citizenship and Denationalization »,
The American Political Science Review 112, no 1 (2018) : 99‑194.

11. Iris Young, Inclusion and Democracy (Oxford University Press, 2000),
53.

12. Voir Angela Davis, Abolition : Politics, Practices, Promises. Volume I
(Haymarket Books, 2024).

13. Voir Charles W. Mills, Le contrat racial, trad. par Webster (Mémoire
d’encrier, 2023), 43‑46. La notion de « race » chez Mills renvoie à un en-
semble de traits phénotypiques, généalogiques et culturels isolés et identi-
fiés comme signifiants par cette communauté historique particulière for-
mée par l’Europe moderne et ses colons américains : la race est donc
une construction sociale et non une réalité naturelle. Les « non-Blancs »
désignent ainsi tous les humains exclus de la « Blanchité » comme « su-
prématie blanche », non de la blancheur comme couleur de peau (ibid.,
p.47).

14. ImmanuelWallerstein, «Citizens All ? Citizens Some! TheMaking of the
Citizen », Comparative Studies in Society and History 45, no 4 (2003) :
652.

15. Jean-Jacques Rousseau, Du contrat social, III, 15 (édition établie par
Bruno Bernardi, Garnier-Flammarino, 2024, p. 131) : « Quoi ! la liberté
ne se maintient qu’à l’appui de la servitude? Peut-être. Les deux excès se
touchent. Tout ce qui n’est point dans la nature a ses inconvénients, et la
société civile plus que tout le reste. Il y a telles positions malheureuses où

Phares | 18



Introduction

l’on ne peut conserver sa liberté qu’aux dépens de celle d’autrui, et où le
citoyen ne peut être parfaitement libre que l’esclave ne soit extrêmement
esclave ».

Phares | 19





Sphère privée, sphère publique : le temps
comme limite à l’implication politique des
femmes
ÈVE-MARIE GUAY, Université Laval

RÉSUMÉ : Dans cet article, je tente de montrer comment l’im-
plication politique des femmes est limitée par le manque de
temps. Pour ce faire, je présente d’abord le temps comme un
élément essentiel et inhérent aux processus politiques, en sou-
lignant qu’en vue de leur bon fonctionnement, il convient de
s’impliquer politiquement. Dans la deuxième partie, j’établis
que le manque de temps des femmes pour s’impliquer provient
de la distinction historique entre sphère publique et sphère pri-
vée qui a confiné les femmes à cette dernière. Finalement, je
propose d’analyser comment le fardeau domestique, issu de la
sphère privée, est dévoreur de temps, engendrant ainsi une in-
égalité structurelle et une diminution de la valeur épistémique
des discours politiques.

Introduction
Nous pourrions penser que, depuis l’obtention du droit de vote

des femmes et du plein statut de citoyennes, les femmes sont désor-
mais pleinement incluses et considérées en politique. Cette perception
amène à croire que l’acquisition de ces droits aurait marqué l’aboutis-
sement de l’intégration des femmes dans la vie politique. Dans cette
optique, la représentation politique serait aujourd’hui équitable et pa-
ritaire et les considérations concernant directement les problématiques
touchant les femmes seraient considérées dans les processus d’élabora-
tion et d’énonciation des lois. Or, pas plus tard que le 14 mars dernier,
nous apprenions que monsieur Mark Carney, nouveau premier ministre
du Canada, supprimait le poste de ministre des Femmes et de l’Égalité

Phares | 21



Citoyenneté et exclusion

des genres, affirmant la nécessité de former un gouvernement restreint
pour mieux riposter à la menace de la hausse des droits de douane,
proclamée par Donald Trump. L’abolition de ce poste envoie un mes-
sage fort aux femmes, que nous semblons toujours considérer comme le
deuxième sexe1, notamment concernant la pertinence de l’enjeu d’éga-
lité entre les genres dans les sociétés démocratiques. Ce geste indique
que les enjeux économiques sont considérés comme étant plus impor-
tants que la défense de certains principes démocratiques au Canada, tels
que l’égalité et la protection des droits des citoyenꞏnes. Comme le dit
si bien le titre de l’article de Marianne Lafleur, publié sur TVA Nou-
velles : « Encore une fois, les femmes attendront2 ». En effet, l’égalité
d’opportunité n’a pas encore été atteinte si l’on en croit les statistiques3.
Il suffit d’imaginer qu’une réelle application de l’égalité dans la repré-
sentation politique, pour ne nommer que cet aspect, impliquerait né-
cessairement que les femmes occupent 50% des postes au niveau des
prises de décisions législatives, tels que ceux de députée, mais comme
en témoigne Luce Irigaray, il reste encore un long chemin à parcourir
pour atteindre cet idéal4. Bien que ce constat ait été établit pas Iriga-
ray il y a de cela plus d’un quart de siècle, celui-ci est toujours d’une
grande actualité. Il convient néanmoins de souligner que les inégalités
de genre en politique ne découlent pas uniquement de ce qui se joue
dans la sphère publique ou des décisions institutionnelles, mais sont
aussi profondément liées aux rapports de genre qui structurent la sphère
privée et la vie quotidienne. En effet, une observation attentive permet
de constater que certaines inégalités sévissant dans la sphère privée ont
un impact sur l’inclusion des femmes en politique, notamment sur la
possibilité même de s’impliquer politiquement.

Ainsi, nous tenterons de montrer en quoi le fardeau des responsa-
bilités domestiques et familiales impose des limites à l’implication po-
litique des femmes, notamment en contribuant à un cycle d’exclusion
politique. Comme nous pourrons le voir dans ce qui suit, l’implication
politique requiert du temps, que ce soit pour débattre, participer ou s’in-
former. Plus largement, les institutions fonctionnent elles-mêmes sur la
base de délais, de durée de mandats et de calendrier électoral, faisant
ainsi du temps un bien politique valorisé. Or, il ne s’agit pas d’un bien

Phares | 22



Sphère privée, sphère publique : le temps comme limite à l’implication politique des femmes

que peuvent se permettre également tousꞏtes les citoyenꞏnes. Cette dis-
parité du temps dont dispose chaque individu pour s’impliquer politi-
quement s’ancre, entre autres, dans la distinction entre la sphère privée
et la sphère publique, dont on peut toujours reconnaitre les effets au-
jourd’hui. Cela se manifeste par le fait que les femmes sont associées
à la sphère privée, s’occupant ainsi des tâches ménagères, de l’éduca-
tion des enfants et du care. Pour leur part, les hommes sont associés
à la sphère publique, pouvant ainsi participer activement aux délibéra-
tions, aux discours et à la représentativité politique s’ils le désirent. Or,
comme nous pourrons le voir, cette conception de la division sexuée
des responsabilités engendre un fardeau domestique qui repose majo-
ritairement sur les femmes. La vie domestique et familiale prend un
temps considérable à ces femmes, dont le travail effectué à la maison
n’est pas reconnu. Ce temps consacré à la sphère privée vient mono-
poliser le temps disponible des femmes, limitant ainsi leur possibilité
de s’impliquer activement en politique. Il est alors possible d’affirmer
que les institutions démocratiques, qui peinent à reconnaitre ce fardeau
domestique et qui exigent le même temps de tousꞏtes ses citoyenꞏnes,
engendrent une inégalité structurelle puisqu’elles ne reconnaissent pas
les situations différenciées de ses sujets. Nous verrons que cette in-
égalité se nourrit d’elle-même puisque le degré du sentiment subjec-
tif d’implication, que ressentent les femmes dépend en grande partie
des connaissances, des compétences et de la représentation dont elles
disposent. Ainsi, moins les femmes disposent de temps à consacrer à
l’implication politique et plus l’écart de participation entre les femmes
et les hommes se creuse5.

1. Le temps comme élément essentiel à l’implication politique
1.1. Le temps comme bien politique

Présent à chaque instant, le temps naturel semble être devenu
invisible malgré le fait que celui-ci encadre nos vies au quotidien.
Nous semblons cependant nous rappeler de son existence lorsque
nous sommes confrontés à un rythme de vie effréné et que nous nous
exclamons : « Je manque de temps ! ». Le temps est une ressource
essentielle, à la fois pour la réalisation de nos objectifs personnels et

Phares | 23



Citoyenneté et exclusion

de nos objectifs communs, témoignant ainsi d’une réalité concrète à
laquelle se heurtent toutes les sphères de notre vie. C’est d’ailleurs
pour cette raison que l’on peut affirmer que le temps est un élément
essentiel de l’organisation et de la réalisation de l’idéal démocratique.
En effet, le temps est sous-jacent à la gestion même des États démocra-
tiques dans la mesure où il encadre les processus politiques. Le temps
possède, entre autres, une valeur instrumentale grâce au rôle nécessaire
qu’il joue, notamment dans l’acquisition des qualités requises pour être
un bon citoyen ou une bonne citoyenne. Par exemple, l’exigence selon
laquelle une personne doit rester sur le territoire d’un État distinct
pendant un certain temps avant de pouvoir obtenir la citoyenneté
témoigne de ce rôle instrumental6. Dans ce cas-ci, le temps permet de
quantifier l’acquisition des qualités nécessaires, mais intangibles, pour
être considéré comme un membre à part entière de cet État. Parmi ces
qualités, nous pouvons penser à la capacité de former un bon jugement,
d’établir la vérité en matière de bien commun, de délibérer avec ses
concitoyenꞏnes, de faire preuve de loyauté envers l’État, d’acquérir
une éducation civique jugée suffisante, etc. En effet, le temps permet
d’établir la mesure nécessaire pour former les individus aux qualités
démocratiques, qui ne sont pas innées7. Autrement dit, le temps permet
de quantifier des réalités ou des processus politiques généralement
intangibles et de structurer la prise de décisions puisqu’il est commun
à tous les sujets politiques. Il suffit de penser au temps que doit durer
un mandat, au calendrier électoral ou encore, le temps de la peine
que doit purger un criminel en prison pour comprendre que celui-ci
est au cœur même de l’organisation de nos États démocratiques. En
l’absence du temps comme unité de mesure, la punition du criminel
serait certes symbolique, mais incommensurable aux autres punitions
pour des gestes plus ou moins graves commis par d’autres criminels.

Dans son ouvrage The Political Value of Time, Elizabeth Cohen
établit qu’il existe cinq caractéristiques du temps permettant de mon-
trer en quoi le temps est un support pertinent pour arbitrer et ajuster
les droits dans les États démocratiques. Ces caractéristiques sont les
suivantes :

Phares | 24



Sphère privée, sphère publique : le temps comme limite à l’implication politique des femmes

(1) les idées sur le temps sont ancrées dans des circonstances et des
histoires sociales contingentes qui sont particulièrement impor-
tantes pour la formation des communautés nationales ;

(2) le temps peut être mesuré et quantifié scientifiquement ;
(3) la quantification du temps lui confère un air d’objectivité et

d’impartialité scientifiques ;
(4) le lien entre l’impartialité supposée du temps et l’apparence de

règles politiques équitables, voire égalitaires ;
(5) le temps est capable d’être à la fois ancré et d’apparaître objec-

tif, alors que la plupart des autres moyens d’évaluation sont soit
l’un, soit l’autre8.

Un peu plus tôt, nous nous sommes attardés à la deuxième carac-
téristique sans la nommer. En effet, comme nous l’avons mentionné,
le temps est mesurable et quantifiable à titre d’indicateur d’une cer-
taine valeur pour tous les sujets politiques. Le temps en tant qu’outil
de commensuration est important pour la gouvernance de l’État, mais
aussi pour mesurer ce que ce dernier attend de ses membres. En ce
sens, le temps permet d’organiser nos expériences individuelles en vue
du bien commun9. Nous reviendrons également sur la première carac-
téristique un peu plus loin puisqu’elle sera importante pour traduire
les expériences individuelles des femmes. Une autre caractéristique du
temps pertinente dans le cadre de notre propos est la quatrième caracté-
ristique. Effectivement, puisque le temps semble objectif et mesurable,
tel qu’il est conçu par l’objectivité scientifique, et qu’il est universel en
tant qu’il est partagé par tous les individus, le temps semble égalitaire.
Cette apparence égalitaire provient notamment du fait que les journées
sont calculées sur vingt-quatre heures pour tout le monde. Autrement
dit, nous sommes tous et toutes à égalité devant le temps conçu comme
phénomène naturel. Ainsi, nous pourrions affirmer que puisque tout le
monde a du temps, il s’agit d’un bien politique valorisé et en apparence
égalitaire10. Or, nous verrons plus loin que l’expérience du temps vécue
par les acteurs politiques ne correspond pas à cette apparence égalitaire.
Pour lemoment, il est tout demême possible d’affirmer que le temps est
inhérent aux processus gouvernementaux et à la vie citoyenne, en fai-
sant ainsi un prérequis nécessaire à l’implication politique. Il convient

Phares | 25



Citoyenneté et exclusion

d’établir qu’il est nécessaire que les citoyenꞏnes consacrent du temps à
leurs institutions et, de ce fait, qu’ils s’adaptent aux exigences tempo-
relles fixées par l’État démocratique. Voyons donc comment le temps
suppose et permet l’implication citoyenne.

1.2. L’implication politique requiert que l’on y accorde du temps
Ayant posé que le temps a une valeur politique, nous pourrions nous

demander comment le temps s’inscrit concrètement dans l’implication
politique citoyenne. Dans le cadre de cette analyse, nous entendons par
« implication politique » toute forme d’engagement actif dont peuvent
faire preuve les citoyenꞏnes d’un État démocratique donné, en ce qui
concerne l’exercice du pouvoir de cemêmeÉtat. Autrement dit, il s’agit
de tousꞏtes citoyenꞏnes qui entreprend une action dans le but de contri-
buer au bien commun de la société, ou du moins qui y participe acti-
vement, soit conformément aux attentes de la société démocratique. Il
s’agit d’une responsabilité allant de pair avec le statut de citoyen ou de
citoyenne11. En ce sens, l’implication ou la participation politique est
nécessaire pour maintenir la relation de confiance indispensable entre
les institutions démocratiques et ses citoyenꞏnes. Les institutions se
doivent de rendre des comptes et de servir les intérêts des citoyenꞏnes,
alors que ceux-ci ont la responsabilité de veiller au maintien et à la
santé du gouvernement démocratique. Dans l’ouvrage Prendre part,
David Robichaud et Patrick Turmel affirment que « la démocratie tire
sa valeur de sa capacité à reconnaitre et à promouvoir l’égale liberté po-
litique des citoyens12 ». Cela étant dit, nous pouvons établir que la dé-
mocratie suppose que les citoyens prennent part à l’État dans lequel ils
vivent. Cette dernière responsabilité s’effectue via l’entremise même
de l’implication politique, que ce soit au niveau municipal, provincial
ou fédéral. L’implication politique peut s’opérer par diversmoyens plus
ou moins formels. Bien évidemment, l’implication politique s’appuie
d’abord sur l’exercice des droits civiques et politiques dont disposent
les citoyenꞏnes, tel que le droit de vote. De manière plus informelle, la
participation politique repose aussi sur l’effort des citoyenꞏnes visant à
s’informer, débattre, représenter ses concitoyens, faire campagne, pro-
tester, signer des pétitions, communiquer des positions, former des as-

Phares | 26



Sphère privée, sphère publique : le temps comme limite à l’implication politique des femmes

sociations et plus encore13. À cet égard, l’exercice de la démocratie ne
se limite pas à la période électorale et même, à l’inverse, l’exercice de
la démocratie se joue en permanence. L’implication politique est indis-
pensable afin de préserver les libertés que nous confère la démocratie,
telle que la liberté d’expression, la liberté de presse et la liberté d’as-
sociation. Conformément à la position défendue par Quentin Skinner,
«[il] est indispensable pour le maintien d’un gouvernement libre que le
corps des citoyens dans son ensemble soit imbu d’un sens de la vertu ci-
vique14 ». Les citoyenꞏnes doivent donc eux-mêmes veiller à préserver
le bien de leur communauté de manière à se défendre contre de poten-
tielles menaces extérieures, mais aussi contre la menace que pose leur
propre gouvernement lorsque celui-ci est trop ambitieux15. Cela passe
notamment par une surveillance constante du gouvernement en place.
Selon ce but, il convient que chaque citoyenꞏne soit enmesure de se for-
mer un bon jugement politique, ce qui est assez improbable si nous ne
confrontons pas notre point de vue à ceux des autres. Autrement, la va-
leur épistémique du discours public s’en trouvera réduite comme nous
le verrons un peu plus loin. Confronter notre point de vue à celui des
autres permet de renforcer nos arguments tout en contribuant à mieux
articuler nos positions politiques16. Ainsi, l’on peut facilement imagi-
ner que réaliser l’ensemble des responsabilités accompagnant le statut
de citoyenꞏne requiert un temps considérable, un temps dont les sujets
de l’État ne disposent pas tous équitablement. Pourtant, il est plus que
nécessaire que tous les membres d’un État donné aient un temps poli-
tique égal. Comme Elizabeth Cohen le souligne, le temps politique en-
tretient une relation étroite avec la justice sociale. De ce fait, il convient
d’assurer une bonne répartition du bien politique qu’est le temps si l’on
veut traiter les citoyenꞏnes de manière juste et égalitaire17. Nous ten-
terons donc de mettre en évidence dans ce qui suit l’un des facteurs
réduisant le temps dont disposent les femmes pour s’impliquer politi-
quement.

Phares | 27



Citoyenneté et exclusion

2. Le fardeau domestique comme résultat de l’association des femmes
à la sphère privée
2.1. La naturalisation du rôle féminin dans la sphère privée

Depuis plusieurs années, les théories féministes critiquent les sys-
tèmes démocratiques, notamment dans le but de révéler au grand jour
les inégalités vécues par les femmes qui sont jusqu’à présent passées
sous le radar. Plusieurs de ces inégalités, qu’elles soient de genres,
sexuelles, de race ou de classe18, ont contribué à maintenir des stéréo-
types qui cachent pourtant des constructions sociales inégalitaires, et
ce, depuis l’Antiquité. Une de ces constructions sociales toujours ad-
mises aujourd’hui, du moins en partie, est la distinction entre sphère
publique et sphère privée. En effet, des théories comme le libéralisme
utilisent cette distinction, notamment dans le but d’appuyer l’idée selon
laquelle l’État ne devrait pas intervenir dans les affaires privées de ses
citoyens, demanière à préserver une plus grande liberté19. Voyons donc
sur quelles bases se sont formées ces deux sphères distinctes. Pour ce
faire, il est possible de revenir à Rousseau et à sa conception du contrat
social. Pour lui, la première forme de vie sociale consistait en la famille
patriarcale20, c’est-à-dire régie par le père de famille. Peu à peu, il a été
possible de constater l’attribution de caractéristiques propres à chacun
des deux sexes, à la fois biologiques et morales, creusant tranquille-
ment une distinction entre les deux sexes, reléguant chacun d’entre eux
à une sphère précise. Ainsi, une fois la société du contrat social établit,
nous pouvons rapidement constater que les hommes régissent toujours
la vie sociale dans la sphère publique. En effet, Rousseau affirme que
la vie publique semble plus naturelle chez les hommes qui sont forts
et actifs21. Selon la critique féministe de Rousseau, ce modèle avait
pour but de conserver un ordre politique stable et considérait que les
femmes mettraient en danger cette stabilité si elles venaient à s’y im-
pliquer, notamment dû à leurs désirs jugés illimités. En effet, puisque
les désirs des femmes étaient jugés comme incontrôlables, celles-ci se
virent être soumises aux jugements des hommes et reléguées à la sphère
privée22. En ce sens, le contrat social sur lequel repose la fondation de
nos sociétés modernes est, comme l’a conceptualisé Carole Pateman23,
un contrat sexuel, excluant de fait les femmes du domaine politique.

Phares | 28



Sphère privée, sphère publique : le temps comme limite à l’implication politique des femmes

Dans l’Émile, Rousseau affirme que,
[l]a rigidité des devoirs relatifs des deux sexes n’est ni ne peut
être la même. Quand la femme se plaint là-dessus de l’injuste in-
égalité qu’y met l’homme, elle a tort ; cette inégalité n’est point
une institution humaine, ou du moins elle n’est point l’ouvrage
du préjugé, mais de la raison : c’est à celui des deux que la nature
a chargé du dépôt des enfants d’en répondre à l’autre24.

L’exclusion des femmes de la sphère publique s’appuie notam-
ment sur une naturalisation des rôles genrés, c’est-à-dire le produit
de constructions sociales par lequel nous affirmons que des compor-
tements, des rôles ou des attitudes sont naturellement innés ou biolo-
giquement déterminés chez certains individus. Même si Rousseau sou-
tient que cette inégalité n’est pas le fruit d’une institution humaine, il
semble erroné de le suivre sur ce point, car rien dans la nature ne justifie
que les femmes ne puissent à la fois assurer la reproduction et s’impli-
quer politiquement. Sur la même base que Rousseau, les contractua-
listes classiques ont affirmé que ce qui manque aux femmes, « c’est
une capacité spécifiquement politique, à savoir la capacité de créer et
de maintenir le droit politique25 », d’où le fait qu’on semble leur attri-
buer naturellement une attitude troublant l’ordre politique.

Toujours selon Rousseau, les hommes, quant à eux, se maîtrise da-
vantage naturellement, car ceux-ci peuvent user de leur raison pour
contrôler leurs désirs et ainsi édifier des lois pour établir une bonne
société civile26. Ces lois seront les seules auxquelles ils obéiront, faute
de quoi l’homme perdrait son statut de citoyen rationnel et autonome.
En effet, le contrat social classique se fonde sur l’idée selon laquelle
les hommes ont un intérêt commun à garantir leur liberté, elle-même
basée sur l’oppression et la domination des femmes. Pour ce faire, les
hommes doivent continuer à défendre les termes du contrat sexuel, no-
tamment par la mise en place et le maintien des structures patriarcales
modernes, qui, comme nous l’avons vu plus tôt, se jouent à la fois
dans la sphère publique et dans la sphère privée27. Afin de mieux com-
prendre comment cette exclusion des femmes s’est institutionnalisée,
il convient de revenir à la manière dont les sphères privée et publique
ont été historiquement définies et structurées.

Phares | 29



Citoyenneté et exclusion

2.2. Sphère privée et sphère publique
Bien que la distinction entre la sphère privée et la sphère publique

semble parfois aller de soi, celle-ci renferme plusieurs ambiguïtés. Plu-
sieurs de ces ambiguïtés sont notamment soulevées par Susan Moller
Okin dans son article «Le genre, le public et le privé ». Celles-ci sont is-
sues des nombreuses variations significatives de cette distinction. Okin
soulève que la première ambiguïté réside dans la distinction entre les
termes généralement associés à la sphère privée et à la sphère publique,
à savoir la distinction entre l’État et la société et la distinction entre vie
non domestique et vie domestique28. La première est entendue sur le
plan de la propriété, notamment en opposant les biens communs par-
tagés au sein d’une société entre les concitoyens et les biens privés
appartenant aux individus. Dans ce cas-ci, l’État représenterait le « pu-
blic » et la société le « privé », en tant que cette dernière fait référence
aux individus qui la composent. La deuxième dichotomie entre vie non
domestique et vie domestique s’appuie, entre autres, sur la division du
travail. En ce sens, la vie non domestique relèverait de l’État et des
affaires ayant trait à la société civile, alors que la vie domestique cor-
respondrait davantage à la vie intime, à la famille et ce qui relève du
ménage d’un individu. Okin adopte et rebaptise cette dichotomie en
utilisant les termes « public / domestique », notamment dans le but de
soulever une deuxième ambiguïté29.

Cette nouvelle ambiguïté se veut elle-même interne à la dichoto-
mie « public / domestique ». Elle est notamment due aux conséquences
que porte la division sexuée du travail sur laquelle elle se base. En ef-
fet, si l’on se réfère à la vision historiquement patriarcale de la société
établie un peu plus tôt, la structuration de cette dichotomie implique
alors des inégalités historiques. Les hommes sont alors toujours per-
çus comme les responsables de l’économie et de la politique, alors que
les femmes sont toujours associées à la famille, à la domesticité et à
l’intimité. En ce sens, le sens même de cette dichotomie continue de
propager l’idée selon laquelle les femmes n’ont pas une nature apte à
s’occuper des affaires publiques et du politique. De ce fait, la promesse
libérale selon laquelle l’État se préoccupe de préserver les droits des in-
dividus, surtout dans la sphère privée, permet d’alimenter le contrôle

Phares | 30



Sphère privée, sphère publique : le temps comme limite à l’implication politique des femmes

que possèdent les hommes responsables de la sphère publique sur les
femmes30. Par exemple, les autorités gouvernementales ont longtemps
ignoré les questions de violences conjugales au nom du respect de la
vie privée prôné par le libéralisme. Nous pouvons alors remarquer que
la division sexuée des tâches selon la sphère d’appartenance par « na-
ture » permet demaintenir une construction sociale du genre, enfermant
les femmes dans la vie domestique et protégeant moins leurs droits.
C’est notamment pour cette raison que plusieurs théoriciennes fémi-
nistes s’attaqueront à cette conception des sphères privée et publique.

Dans le cadre de ce texte, nous entendons par l’emploi de « sphère
privée » toutes activités relevant de la vie à la maison, soient la fa-
mille, l’intimité, la reproduction, l’éducation des enfants, les tâches do-
mestiques et toutes les charges et les responsabilités qui en découlent.
Quant à l’usage de l’expression « sphère publique », nous entendons
oui ce qui relève de l’État, mais aussi plus largement, l’espace public
permettant aux citoyenꞏnes de discourir, d’exprimer des opinions, de
délibérer d’enjeux communs ou visant le bien commun, autrement dit,
l’espace nécessaire à une quelconque implication politique31. Ainsi,
nous concevons les deux sphères comme étant des espaces où se re-
joignent des tâches et des responsabilités de natures similaires, bien
que non identiques. En effet, les tâches réalisées dans la sphère privée
sont souvent les mêmes d’une famille à l’autre, mais exécutées isolé-
ment par chacune. Une fois ce constat établi, nous pouvons affirmer
qu’il s’agit, à plus grande échelle, d’enjeux publics. De ce fait, nous re-
jetons que l’on puisse maintenir une distinction stricte et nette entre les
deux sphères, puisqu’une telle conception s’appuie sur le présupposé
selon lequel il existe une indépendance absolue entre les deux sphères.
Or, c’est justement puisque la division du travail domestique est une
construction sociale que nous pouvons affirmer qu’il s’agit d’un su-
jet d’intérêt politique. En ce sens, c’est parce que l’État peut définir
et influencer la vie domestique et la famille que nous pouvons éta-
blir qu’il y a une interdépendance entre la sphère privée et la sphère
publique32. La distinction arbitraire entre sphère privée et sphère pu-
blique a eu comme conséquence directe de faire porter sur les femmes
une charge de responsabilités domestiques disproportionnée. C’est ce

Phares | 31



Citoyenneté et exclusion

que nous nommons le « fardeau domestique », et que nous analyserons
à présent.

2.3. Le fardeau domestique
Maintenant que nous avonsmontré que la séparation entre la sphère

privée et la sphère publique trouve son fondement dans la naturalisation
des rôles genrés, il convient d’examiner les répercussions concrètes de
cette distinction sur la répartition du travail domestique. Les femmes
sont maintenues dans leur assujettissement à la sphère privée et à l’en-
tretien de la famille par l’entremise de deux présomptions : les femmes
sont les premières responsables de l’éducation des jeunes enfants et les
hommes n’ont pas cette responsabilité ou n’en ont, du moins, qu’une
faible partie, du fait qu’ils participent à la force de travail33. Nous ver-
rons plus loin que, bien que les femmes d’aujourd’hui participent éga-
lement à la force de travail, nous oublions souvent que le travail do-
mestique ne disparait pas pour autant. Au contraire, le travail à l’ex-
térieur de la maison s’ajoute au travail domestique effectué par les
femmes. Cette première présomption s’inscrit comme un fait sociale-
ment observable, dans la mesure où le champ d’attribution des respon-
sabilités peut être étendu au-delà de la sphère éducative, pour inclure
l’ensemble des tâches domestiques et familiales. Malgré tout, la ques-
tion de l’éducation est intéressante puisqu’elle contribue à transmettre
cette vision socialement construite des rôles genrés aux enfants, per-
mettant ainsi de faire perdurer les rapports d’inégalités qui sévissent
entre les sexes34. En ce qui concerne la deuxième présomption, selon
laquelle les hommes sont exemptés de l’éducation des enfants par ce
qu’ils contribuent à la force de travail en dehors de la maison, celle-ci
manifeste l’invisibilité du travail domestique effectué par les femmes,
alors qu’il n’est pas considéré comme un « vrai travail ». Or, le travail
ne se définit pas par un facteur de rémunération. Il s’agit plutôt de ce
que nous pourrions définir comme l’exercice d’une activité d’entretien
et de création et de réparation de notre monde, si l’on y inclut le care
comme le conçoit Joan Tronto35. Plus encore, la présomption selon la-
quelle les hommes sont exemptés de l’éducation puisqu’ils produisent
la force de travail témoigne d’une non-reconnaissance du statut de la

Phares | 32



Sphère privée, sphère publique : le temps comme limite à l’implication politique des femmes

femme moderne, qui occupe généralement un emploi rémunéré en plus
d’effectuer le travail domestique.

Pour mieux situer en quoi consiste le travail domestique, nous
pourrions parler du « care » ou de la sollicitude, une catégorie regrou-
pant la majorité des responsabilités domestiques accomplies par les
femmes. Joan Tronto et Berenice Fischer définissent le care comme
étant « une activité générique qui comprend tout ce que nous faisons
pour maintenir, perpétuer et réparer notre ”monde”, en sorte que nous
puissions y vivre aussi bien que possible36 ». À partir de cette défini-
tion, nous pouvons comprendre que le care comporte beaucoup plus
que les interactions entre les humains, mais c’est sur ce point précis
sur lequel nous allons nous concentrer ici. Tel que souligné plus haut,
le travail du care est largement dévalorisé, entre autres, parce qu’il est
associé à la sphère privée. En effet, puisque les femmes sont jugées
comme étant plus émotives ou plus affectives, elles sont généralement
attitrées aux tâches de soins, qui nécessitent une disposition à soigner,
un investissement de soi et même une abnégation de soi. Le fait que
les femmes soient considérées comme celles qui doivent prendre soin
de leur famille témoigne de ce caractère privé de la pratique du care.
Cette pratique, tant dans sa forme privée que dans sa forme publique,
fait reposer une grande charge sur les épaules des dispensatrices37.
Effectivement, le fait de mettre au monde, d’éduquer, de nourrir,
d’écouter, de soigner les enfants et les autres membres de leur famille
nécessite une charge de travail énorme qui est assumée uniquement ou
majoritairement par les femmes38. Bien évidemment, il ne s’agit pas
uniquement d’assumer une charge de travail matérielle ou physique,
mais aussi une lourde charge mentale. Nous pourrions penser au
soutien affectif et émotionnel qui accompagne le care, à l’anticipation
des besoins de la famille et à l’omniprésence des responsabilités à
la maison, qui pour l’autre sexe constitue un espace de détente et de
réconfort à la suite de sa journée au travail. Ainsi, le travail domestique
est invisible et souvent non reconnu puisqu’il est considéré comme
étant « naturel » par plusieurs. Cette non-reconnaissance du travail
domestique contribue à maintenir des inégalités au sein même de
la famille, sur la base du présupposé de la distinction entre sphère

Phares | 33



Citoyenneté et exclusion

privée et sphère publique. Cette répartition inégalitaire des tâches
domestiques et familiales, prise majoritairement en charge par un
même groupe, celui des femmes, voilà ce que nous nommons le
« fardeau domestique ».

Le fardeau domestique engendre aussi un manque de temps pour
soi, autrement dit, un manque de temps libre. Or, comme le mentionne
Julie L. Rose dans son ouvrage intitulé Free Time, le temps libre est un
élément essentiel auquel devraient avoir accès toutes les citoyennes.
Le fait de bénéficier de temps libre contribuerait même à permettre
aux femmes de développer et de poursuivre leurs conceptions de la
vie bonne ; celles-ci constituant des éléments essentiels de toutes les
sociétés libérales et démocratiques39. Ce manque de temps libre est
d’autant plus accentué aujourd’hui, alors que les femmes sont entrées
sur le marché du travail, sans pour autant s’être vues déchargées des
tâches domestiques, et donc sans disposer de davantage de temps dans
la sphère privée40.

De plus, ce fardeau est d’autant plus inégalitaire qu’il ne suppose
pas uniquement d’assumer certaines responsabilités. En effet, répondre
aux attentes que soulève ce stéréotype ancré dans la mentalité des so-
ciétés démocratiques, nécessite qu’on y consacre du temps. De ce fait,
le temps, compris comme une ressource limitée, n’est pas également
réparti entre les genres. Le temps que les femmes passent à s’occuper
des tâches domestiques et du care correspond à du temps dont elles ne
disposent pas pour participer à d’autres activités comme profiter de loi-
sirs ou s’impliquer politiquement. Okin décrit le travail domestique et
familial comme étant pénible et dévoreur de temps41. L’inégale répar-
tition des tâches domestiques se traduit donc en une inégale répartition
du temps. Il devient alors essentiel de se questionner sur les consé-
quences de cette inégalité temporelle comme contrainte structurelle à
l’implication politique des femmes. Voilà ce que nous nous proposons
d’analyser dans ce qui suit.

Phares | 34



Sphère privée, sphère publique : le temps comme limite à l’implication politique des femmes

3. Le fardeau domestique comme limitation structurelle de l’implica-
tion politique

Dans ce qui précède, nous avons établi que pour s’impliquer poli-
tiquement, il faut disposer d’une ressource essentielle et inhérente aux
processus politiques, soit le temps. En effet, la vie des citoyenꞏnes est
organisée selon la distribution de leur temps entre diverses activités.
Cependant, il est important de se questionner sur la répartition inégali-
taire de ce bien, notamment auprès des femmes, qui disposent de moins
de temps pour s’impliquer politiquement. Un des facteurs de ce dés-
équilibre, comme nous l’avons vu précédemment, est le fardeau do-
mestique, soit un travail souvent invisible et non rémunéré majoritaire-
ment assumé par les femmes. Lemanque de temps qui prend racines sur
cette inégalité est toutefois contestable et témoigne même d’une inéga-
lité structurelle. Autrement dit, l’exercice de la citoyenneté ne devrait
pas dépendre du rôle occupé au sein du foyer ni du statut économique de
ses membres. Les principales victimes en subissent les conséquences
sur le plan personnel et politique, ce qui les désavantage en tant que
citoyennes. Nous verrons comment le manque de temps impacte leur
implication politique, tant au niveau des opportunités à y prendre part,
mais aussi en tant que contributrices épistémiques. C’est ce que nous
proposons d’explorer dans ce qui suit.

3.1. Invisibilité et dévalorisation du temps des femmes
Nous affirmions un peu plus tôt que le temps, notamment en poli-

tique, permettait de quantifier des caractéristiques ou des procédures
intangibles. Plus largement, le temps n’est pas uniquement une res-
source politique, mais également une ressource sociale. En effet, le
temps permet d’organiser la vie en société dont le monde du travail.
Les horaires de travail sont généralement établis sur une plage horaire
fixe prédéterminée par un nombre d’heures données. En ce sens, le tra-
vail est généralement quantifié en temps, de manière à rémunérer un
salarié à l’heure. Or, le travail domestique ou du care, qui s’effectue
dans la sphère privée, est généralement invisible ou non reconnu pu-
bliquement, du fait qu’il s’effectue justement dans la sphère privée.
Pourtant, ce travail n’est pas moindre parce qu’il est non rémunéré ; au

Phares | 35



Citoyenneté et exclusion

contraire, il peut même être plus difficile du fait qu’il est présupposé
dans l’imaginaire commun des sociétés démocratiques comme un tra-
vail personnel, donc non-sujet à une rémunération. Cette conception
contribue à ne pas reconnaître le travail domestique à sa juste valeur.
L’invisibilité du travail domestique engendre donc une dévalorisation
du temps des femmes qui s’y consacrent. Pourtant, ce travail est très si-
milaire à des formes de care qui sont institutionnalisées, tel que l’école,
les soins de santé, les garderies, etc. En effet, la démocratie vise le bien
commun de ses citoyens et cela passe par l’offre de services publics de
soins et d’éducation. Or, cette hypothèse repose aussi sur l’idée selon
laquelle ses citoyens sont en mesure de participer à ces responsabilités
et à leur attribution42. De ce fait, il semble assez contradictoire de nier
l’engagement et le temps que ce type de responsabilités prennent dans
la sphère privée. Cela étant dit, voyonsmaintenant comment cette déva-
lorisation du temps des femmes impacte concrètement leur implication
politique.

3.2. Le temps : une exigence démocratique pour qui?
Puisque le temps des citoyenꞏnes d’un État démocratique n’est pas

valorisé de manière équitable, il convient de prendre en compte l’expé-
rience située des citoyenꞏnes. L’État démocratique suppose cependant
une disponibilité de temps égale entre tous ses sujets, puisqu’ils dis-
posent tous de temps. Or, cette conception de la démocratie exige du
temps de la part de ses citoyenꞏnes, sans reconnaitre que ceux-ci ne
disposent pas tousꞏtes de la même quantité ni de la même qualité. À ce
sujet, nous avions mentionné plus tôt que nous reviendrions sur la pre-
mière caractéristique du temps posée par Elizabeth Cohen, qui consiste
à affirmer que le temps politique est situé43. En effet, le temps des per-
sonnes situées différemment, comme les hommes et les femmes, ne
peut pas être considéré comme si toutes ces personnes étaient dans la
même situation, d’autant plus que la situation dans laquelle les genres
sont situés provient d’une construction sociale historiquement inégali-
taire. Ainsi, le temps ne peut pas être considéré comme une ressource
dont disposent également tousꞏtes les citoyenꞏnes pour exercer leurs

Phares | 36



Sphère privée, sphère publique : le temps comme limite à l’implication politique des femmes

droits44. Malgré tout, les femmes sont encore trop peu reconnues à leur
juste valeur en ce qui a trait à leur implication politique. D’ailleurs,
plusieurs arguments mis de l’avant pour les discréditer ne tiennent pas
compte de ce temps situé. Voyons donc comment le manque de temps
peut limiter les opportunités d’engagement des femmes, et comment
cela peut influencer la perception que nous avons de leur capacité à
s’impliquer en politique.

Tout d’abord, les femmes ont moins de temps pour s’impliquer
politiquement en raison du manque d’opportunités. En effet, plusieurs
processus politiques et plusieurs opportunités d’exercer son devoir de
citoyen supposent une disponibilité presque totale, ne tenant ainsi pas
compte des réalités différenciées de ses sujets, créant de ce fait une
inégalité structurelle. Par exemple, se forger une opinion politique ou
s’informer sur ce qu’offrent les différents partis politiques nécessite
plusieurs ressources telles que du temps et de l’énergie. Présupposer
que tousꞏtes les citoyenꞏnes disposent du même temps pour s’impliquer
politiquement pose unemenace sur la démocratie. Nous avons posé que
le temps que les femmes passent à assumer le fardeau domestique li-
mite le temps dont elles disposent pour s’impliquer politiquement. Or,
cette exclusion ou limitation des femmes à s’impliquer politiquement
endommage la valeur épistémique des processus politiques puisqu’elle
ne permet pas à un groupe, correspondant environ à la moitié de la
société, de s’exprimer sur les enjeux qui le concerne45. Aussi, le fait
d’agir comme si tousꞏtes disposaient du même temps permet d’entrete-
nir cette inégalité structurelle qui découle de la construction sociale du
genre. La manière dont la répartition du temps est actuellement conçue
entretient une forme de manipulation sur les individus moins informés
politiquement, soit dans ce contexte-ci les femmes, surtout si celles-
ci doivent prendre des décisions ou se forger une opinion rapidement.
En effet, le manque de temps pour s’impliquer en politique peut aussi
contribuer à entretenir la croyance selon laquelle les femmes ont moins
de capacités pour s’entretenir dans la sphère publique. La combinaison
entre le manque de temps et le manque d’information peut rapidement
nuire au discours entre les citoyens et créer un manque d’intérêt pour
le partage d’opinions, puisque les citoyennes sont alors forcées de for-

Phares | 37



Citoyenneté et exclusion

muler un discours dit rationnel, c’est-à-dire à la manière des hommes,
avec peu de fondements ou de justifications. Le manque de fondements
ou de justifications du discours politique citoyen provient directement
du coût relié à la vulnérabilité des femmes qui disposent de moins de
temps que les hommes, en dehors des horaires de travail ordinaire. Car,
il ne suffit pas d’accumuler de l’information, il faut aussi disposer des
outils et des habiletés nécessaires pour l’analyser, vérifier s’il s’agit
d’une source légitime, vérifier ses prémisses, etc46.. Pour développer
ces outils et ces habiletés, il peut être bénéfique que notre environne-
ment de tous les jours, tel que le travail, nous permette de les acquérir
et de les mettre en pratique. À ce sujet, Thomas Christiano affirme :

Work is the most important commitment a person has after their
families and takes up a great deal of time and energy. If one
does not work under conditions that enhance one’s information
and informational abilities regarding politics, one may well not
know what one is missing, especially if all the other persons one
knows work under similar conditions47.

Nous pouvons donc affirmer que puisque le travail domestique
n’offre pas les conditions propices aux femmes pour développer des
outils et des habiletés politiques ni pour s’informer et délibérer avec
d’autres citoyens de leurs préférences, celui-ci limite considérablement
leur implication politique. Bien que les femmes aient aujourd’hui en
majorité accès à un autre lieu de travail pour développer ces ressources,
il ne faut pas oublier que la charge mentale du fardeau domestique reste
présente même en ces lieux, ce qui est nuisible au développement de
ces aptitudes. En effet, le fait qu’elles ne puissent pas en bonne et due
forme contribuer à forger l’idée du bien commun dont dispose la société
démocratique dans laquelle elles se trouvent, parce qu’elles sont per-
çues comme ne possédant pas ces aptitudes informationnelles, fait en
sorte que le principe d’égalité politique n’est pas respecté. Également,
puisque la majorité des femmes se retrouvent dans les mêmes condi-
tions et assument le fardeau domestique, elles deviennent un groupe
perçu comme sous-qualifié sur le plan politique. En ce sens, une po-
tentielle sous-qualification peut engendrer un désintérêt politique de la
part de la majorité d’un groupe, ce qui représente un risque pour l’éga-

Phares | 38



Sphère privée, sphère publique : le temps comme limite à l’implication politique des femmes

lité politique. En connaissance de ce risque, nous devons alors tout faire
en notre pouvoir afin d’éviter sa perpétuation. À ce sujet, Joan Tronto
affirme même que les femmes, principales responsables du care, sont
davantage en mesure de former de meilleurs jugements quant au bien
commun. Une des spécificités du care est de prendre en compte l’en-
semble du contexte avant de procéder au care. Ainsi, nous pouvons
penser que puisque les femmes sont en mesure d’identifier les injus-
tices et les présupposés à leur sujet dans la sphère publique, elles sont
à même de former de meilleurs jugements politiques entourant le bien
commun48. Il convient donc de faire confiance à la capacité des femmes
de former de bons jugements politiques, bien que ceux-ci soient encore
parfois considérés comme moins bien fondés.

3.3. Le cercle vicieux de l’exclusion
L’inégalité structurelle au sein des sociétés démocratiques peut

également agir à titre de cycle d’exclusion sous forme de cercle
vicieux. Par ses effets, celle-ci est en mesure de se maintenir en place,
permettant aux hommes de garder une main mise sur la gouvernance
et la prise de décision ainsi que le monopole d’influence provenant
des discours tenus dans le public. Dû au fardeau domestique qui prend
plus de temps aux femmes, ces dernières ont accumulé un retard
sur le plan de l’implication politique : «[l]es études ont montré que
cet écart va de pair avec un degré moindre de sentiment subjectif
d’implication, de connaissance et de compétence du monde politique
”extérieur” de la part des femmes49 ». En effet, puisque les femmes
ont déjà accumulé un certain retard sur le plan politique, alors elles
auront l’impression de ne pas être à leur place ou, du moins, de ne
pas se sentir aussi compétentes et reconnues que leurs collègues
masculins. Autrement dit, ce retard ne se manifeste pas uniquement
sur le plan des connaissances, mais aussi sur la perception des femmes
envers elles-mêmes, en tant que citoyennes actives et légitimes.
Le fardeau domestique, majoritairement assumé par les femmes,
a permis aux hommes de gagner une bonne longueur d’avance au
niveau des connaissances et des compétences nécessaires en politique,
comparativement aux femmes. Également, puisque ce fardeau se

Phares | 39



Citoyenneté et exclusion

fait toujours sentir aujourd’hui et qu’il nous est toujours possible
de constater un écart d’implication politique entre les hommes et
les femmes, notamment au niveau de nos députés50, il est possible
d’affirmer que les institutions ont besoin de repenser leur mode de
fonctionnement en vue de respecter le principe d’égalité politique. Il
est crucial de repenser le fonctionnement des sociétés démocratiques
pour y inclure l’expérience située des femmes. Pour le moment, la
simple reconnaissance du problème d’inégalité temporelle ne suffit
pas elle seule pour régler cette exclusion des femmes de la sphère
publique en limitant leur potentiel d’implication politique. En effet,
les femmes ne sont que trop peu perçues ou entendues dans la sphère
publique et lorsqu’elles le sont, c’est souvent parce qu’elles tentent de
ressembler aux hommes pour gagner en crédibilité, conformément au
modèle traditionnel de l’électeur rationnel et autonome51. De plus, il
convient de cesser de reproduire concrètement la division entre sphère
privée et sphère publique telle que définie plus tôt. La transmission
de cette construction sociale par l’entremise de l’éducation genrée
des tâches contribue elle aussi à faire perpétuer ce cycle d’exclusion
auquel nous devons mettre fin pour avoir des sociétés démocratiques
saines. Pour ce faire, il faut arrêter de nier que la famille en elle-même
constitue une institution politique, un lieu où se crée la répartition du
travail, donc par le fait même la répartition du temps52.

Concrètement, un manque d’implication politique de la part des
femmes peut conduire à plusieurs conséquences spécifiques pour elles,
comme les empêcher de modifier les processus démocratiques contri-
buant à leur exclusion. Par exemple, si les rencontres du conseil mu-
nicipal du village dans lequel Monique réside se déroulent toujours le
soir et que celle-ci est responsable de faire à souper, donner le bain à ses
deux enfants, préparer les lunchs pour le lendemain, etc., alors celle-ci
ne pourra jamais assister à cette rencontre si les horaires de réunions
ne changent pas. Par le fait même, elle ne pourra pas témoigner du fait
que cet horaire est inadéquat, pour une femme mère de famille, aux
personnes concernées. Plus largement, si les femmes ne peuvent pas
délibérer dans la sphère publique avec leurs concitoyens par manque
de temps, il y a de bonne chance que leurs préférences ne soient pas

Phares | 40



Sphère privée, sphère publique : le temps comme limite à l’implication politique des femmes

prises en compte, ni représentées si aucune ou peu de femmes siègent
aux instances décisionnelles. Également, c’est par l’entremise même de
ces instances qu’il est possible d’alléger le fardeau domestique, notam-
ment en adoptant des mesures de reconnaissance du travail domestique,
de meilleurs services de garde pour les enfants, de meilleures condi-
tions sur le plan des congés parentaux, etc. En résumé, les femmes sont
affectées de manière négative sur le plan de la reconnaissance, de la re-
présentation, du pouvoir et de l’autonomie et cela est dû à leur manque
d’implication politique causé par le manque de temps. En somme, si la
démocratie veut rester fidèle à ses promesses d’égalités et d’inclusion,
celle-ci doit penser l’expérience située des femmes dans sa définition et
ses pratiques53. Le fardeau domestique n’est pas uniquement une limite
à l’implication politique des femmes, mais également la manifestation
d’une inégalité structurelle provenant des fondements mêmes de la so-
ciété démocratique54. Comme le rappelle Carole Pateman, le contrat
social tel que pensé par les contractualistes classiques est avant tout
un contrat sexuel où l’exercice des droits civils est basé sur le pouvoir
qu’exerce les hommes sur les femmes. Or, puisque qu’un vrai contrat
social doit se faire avec l’accord de tous ses membres, il convient d’al-
ler chercher l’accord de la moitié manquante : les femmes55. De ce fait,
les rapports entre la sphère privée et la sphère publique doivent néces-
sairement être repensés.

Conclusion
Dans cette étude, nous avons tenté de montrer comment le fardeau

domestique assumé en grande majorité par les femmes contribuait à
leur exclusion politique. Pour ce faire, nous avons montré comment le
temps est considéré comme une ressource politique essentielle et in-
hérente à son fonctionnement. Nous avons par la suite établi que les
femmes consacrent une grande partie de leur temps au fardeau domes-
tique, limitant ainsi le temps dont elles disposent pour s’impliquer po-
litiquement. La division genrée des tâches, associant les femmes à la
sphère privée et les hommes à la sphère publique, est une construc-
tion sociale perdurant depuis les fondements mêmes de la démocratie.
Or, nous avons vu que cette construction ne limite pas seulement l’im-

Phares | 41



Citoyenneté et exclusion

plication politique des femmes, mais qu’elle constitue également une
inégalité structurelle. Ce faisant, l’exclusion des femmes de la sphère
publique se perpétue tel un cercle vicieux, qu’elles ne peuvent pas em-
pêcher, dû à leur manque d’implication. Cela étant dit, il convient de
repenser les rapports entre institutions, genres et citoyenneté afin d’évi-
ter toute exclusion illégitime et allant à l’encontre même des principes
défendus par les États démocratiques.

1. Simone de Beauvoir, Le deuxième sexe, Paris, Gallimard, 1976.
2. Marianne Lafleur, « Encore une fois, les femmes attendront », TVA Nou-
velles, 26 mars 2025, www.journaldemontreal.com/2025/03/26/encor
e-une-fois-les-femmes-attendront.

3. Daniela Aranibar Zeballos, « L’emploi du temps de la population qué-
bécoise en 2022. Faits saillants »., Institut de la statistique du Québec,
27 août 2025, statistique.quebec.ca/fr/document/emploi-du-temps/publi
cation/emploi-du-temps-population-quebecoise-2022#1.

4. Luce Irigaray, Democracy Begins between Two (New York : Routledge,
2001), 142, doi.org/10.4324/9780203724248.

5. Thanh Huyêǹ Ballmer-Cao, Véronique Mottier, et Lea Sgier, éd., Genre
et politique : débats et perspectives, Folio 370 (Paris : Gallimard, 2000),
p. 411.

6. Elizabeth F. Cohen, The Political Value of Time : Citizenship, Duration,
and Democratic Justice, 1re éd. (Cambridge University Press, 2018),
p. 99‑100, doi.org/10.1017/9781108304283.

7. Ibid., p. 100‑101.
8. Ibid., p. 104 [Traduction DeepL].
9. Ibid., p. 108‑10.
10. Ibid., p. 113‑15.
11. David Robichaud et Patrick Turmel, Prendre part : considérations sur la

démocratie et ses fins (Atelier 10, 2020), p. 17.
12. Ibid., p. 16.
13. « The Importance of Political Participation in Modern Democracy », In-

side Political Science, 15 janvier 2025, insidepoliticalscience.com/imp
ortance-of-political-participation/.

14. Quentin Skinner, « Sur la justice, le bien commun et la priorité de la li-
berté », dans André Berten (dir.), Libéraux et communautariens. [2e éd.].
Paris : Presses universitaires de France, 2002, p. 220.

Phares | 42

www.journaldemontreal.com/2025/03/26/encore-une-fois-les-femmes-attendront
www.journaldemontreal.com/2025/03/26/encore-une-fois-les-femmes-attendront
statistique.quebec.ca/fr/document/emploi-du-temps/publication/emploi-du-temps-population-quebecoise-2022#1
statistique.quebec.ca/fr/document/emploi-du-temps/publication/emploi-du-temps-population-quebecoise-2022#1
insidepoliticalscience.com/importance-of-political-participation/
insidepoliticalscience.com/importance-of-political-participation/


Sphère privée, sphère publique : le temps comme limite à l’implication politique des femmes

15. Ibid., p. 220-21.
16. David Robichaud et Patrick Turmel, op. cit., p. 26‑27.
17. Elizabeth Cohen, op. cit., p. 4-5.
18. Bien que cet article cible les inégalités vécues généralement par les

femmes, il ne faut pas oublier qu’une analyse intersectionnelle de la si-
tuation de différentes femmes permet de rendre compte des dynamiques
inégalitaires variées vécues par chacune d’entre elles.

19. Isaiah Berlin, « Two Concepts of Liberty » dans Isaiah Berlin, Henry
Hardy, and Ian Harris, Liberty, Oxford (Oxford University Press, 2002),
p. 169-78.

20. Jean-Jacques Rousseau, The Social Contract : Or, Principles of Politi-
cal Law. Also, A Project for a Perpetual Peace., Legal Classics Library
(Eckler, 1893), p. 10, WorldCat, books.google.com/books?id=GK1GAQ
AAMAAJ.

21. Jean-Jacques Rousseau, Émile ou de l’éducation, éd. par Michel Launay,
GF (Flammarion, 1966), p. 466.

22. Carole Pateman, Le contrat sexuel, trad. par Charlotte Nordmann, Textes
à l’appui (Éd. la Découverte Institut Émilie du Châtelet, 2010), p. 142‑46.

23. Ibid., p. 5-12.
24. Jean-Jacques Rousseau, Émile, op. cit., p. 470.
25. Carole Pateman, op. cit., p. 142.
26. Jean-Jacques Rousseau, The Social Contract, op.cit., p. 30.
27. Carole Pateman, op.cit., p. 151.
28. Thanh Huyêǹ Ballmer-Cao et al., op. cit., p. 348.
29. Ibid., p. 349.
30. Ibid., p. 350‑51.
31. Bien évidemment, je conçois que continuer d’utiliser une telle dichoto-

mie peut susciter un certain lot de critiques, notamment de la part des
théoriciennes féministes. Or, un des enjeux de ce travail est justement de
critiquer une des conséquences des présomptions historiques associées à
cette dichotomie. Ainsi, il me semble que le maintien de ce vocabulaire
normatif va de soi dans le cadre de ce projet, bien que je reconnaisse les
problèmes qui y sont associés.

32. Thanh Huyêǹ Ballmer-Cao et al., op.cit., p. 406.
33. Susan Moller Okin, Justice, genre et famille, trad. par Ludivine Thiaw-

Po-Une, Champs (Flammarion, 2008), p. 26.
34. Ibid., p. 224.

Phares | 43

books.google.com/books?id=GK1GAQAAMAAJ
books.google.com/books?id=GK1GAQAAMAAJ


Citoyenneté et exclusion

35. Joan C. Tronto,Caring Democracy : Markets, Equality, and Justice (New
York University Press, 2013), p. 19.

36. Joan C. Tronto, « Du care », Sociologie, Revue du MAUSS 32, no 2
(2008) : p. 244, doi.org/10.3917/rdm.032.0243.

37. Ibid., p. 254‑57.
38. Je reconnais que certaines femmes qui sont dans une situation privilé-

giée ne subissent pas ce fardeau domestique. Cependant, même si cer-
taines femmes ont la possibilité d’échapper à cette charge de responsa-
bilités issues de la sphère privée, notamment en rémunérant quelqu’un
d’autre pour le faire à leur place, le fardeau domestique est généralement
réattribué à d’autres femmes. Autrement dit, ce sont des femmes plus
marginalisées qui vont prendre sur leurs épaules plus de responsabilités
domestiques.

39. Julie L. Rose, Free Time (Princeton University Press, 2016), p. 1.
40. Mélanie Guillemette, « Le ralentissement comme exigence écofémi-

niste » (Université Laval, 2025), p. 47‑48, WorldCat, hdl.handle.net/20.
500.11794/164646.

41. Susan Moller Okin, op. cit., p. 246.
42. Joan C. Tronto, Caring Democracy, op. cit., p. 7.
43. Elizabeth F. Cohen, op. cit., p. 104.
44. Ibid., p. 104‑7.
45. Thomas Christiano, « Algorithms, Manipulation, and Demo-

cracy », Canadian Journal of Philosophy 52, no 1 (2022) : p. 112,
doi.org/10.1017/can.2021.29.

46. Ibid., p. 116‑19.
47. Ibid., p. 122.
48. Joan C. Tronto, « Care as a Basis for Radical Political Judgements ».,

Hypatia. 10, no. 2 (1995), p.142-144.
49. Thanh Huyêǹ Ballmer-Cao et al., op. cit., p. 411.
50. En 2022, on peut constater que ce sont 58 femmes qui ont été élues à

l’Assemblée nationale du Québec pour 67 hommes élus. Bien que la dis-
parité ait diminué par rapport aux années antérieures, celle-ci est toujours
présente. Cf. Institut de la statistique du Québec, Personnes élues à l’As-
semblée nationale (Institut de la statistique du Québec, 2024), statistiqu
e.quebec.ca/vitrine/egalite/dimensions-egalite/pouvoir/personnes-elues
-assemblee-nationale?onglet=ensemble-de-la-population.

51. Susan Moller Okin, op. cit., p. 286.
52. Ibid., p. 284.

Phares | 44

hdl.handle.net/20.500.11794/164646
hdl.handle.net/20.500.11794/164646
statistique.quebec.ca/vitrine/egalite/dimensions-egalite/pouvoir/personnes-elues-assemblee-nationale?onglet=ensemble-de-la-population
statistique.quebec.ca/vitrine/egalite/dimensions-egalite/pouvoir/personnes-elues-assemblee-nationale?onglet=ensemble-de-la-population
statistique.quebec.ca/vitrine/egalite/dimensions-egalite/pouvoir/personnes-elues-assemblee-nationale?onglet=ensemble-de-la-population


Sphère privée, sphère publique : le temps comme limite à l’implication politique des femmes

53. Nancy Fraser, « Repenser la sphère publique : une contribution à la cri-
tique de la démocratie telle qu’elle existe réellement : Extrait de Haber-
mas and the Public Sphere, sous la direction de Craig Calhoun, Cam-
bridge, MIT Press, 1992, p. 109-142 », trad. par Muriel Valenta, Hermès
n° 31, no 3 (2001) : p. 144‑45, doi.org/10.4267/2042/14548.

54. Susan Moller Okin, op. cit., p. 29.
55. Carole Pateman, op.cit., p. 20‑23.

Phares | 45





La minorité politique des enfants : entre
paternalisme et adultisme
ERIKA OLIVAUX MARMIGNON, Université Laval

RÉSUMÉ : Cet article interroge la légitimité de l’exclusion des
enfants de la participation politique. Nous y répondons à un ar-
gument paternaliste selon lequel quoique les enfants aient les
capacités requises pour participer à l’exercice démocratique,
il est dans leur meilleur intérêt d’en être exclus puisque cela
leur permet d’avoir davantage de temps libre, de jouer, et de
vivre de façon insouciante. Nous répondons d’abord à cet ar-
gument en montrant que dans notre monde non idéal, les droits
et intérêts des enfants ne sont pas adéquatement protégés par
les adultes. Nous défendons qu’ils forment un groupe social
opprimé, et que leur inclusion politique est donc requise afin
que leurs intérêts soient pris en compte dans les décisions po-
litiques. Ensuite, nous défendons que même dans des circons-
tances idéales, l’exclusion politique des enfants ne serait pas
justifiée. En effet, si les enfants sont capables d’exercer leur
agentivité politique, alors ils sont capables de décider de par-
ticiper ou non.

Les enfants sont des gens sérieux, il n’y a qu’à regarder un enfant
qui joue, rien n’est plus sérieux qu’un jeu d’enfant, rien n’est plus
grave, plus intense1.

Édouard Durand (2024)

Introduction
Une démocratie ne saurait exclure arbitrairement certains groupes

de citoyens de l’exercice des droits politiques. Cet idéal d’inclusion
démocratique fait généralement consensus ; le problème est alors de
déterminer quelles exclusions sont arbitraires et lesquelles sont justi-

Phares | 47



Citoyenneté et exclusion

fiées. Il y a encore moins d’un siècle, les féministes luttaient pour faire
reconnaître le caractère arbitraire, injuste et oppressif de leur exclusion
du suffrage dit universel ; aujourd’hui, peu osent remettre en question le
bienfondé de l’exercice du droit de vote féminin. Toutefois, l’exclusion
politique des mineurs, c’est-à-dire des citoyens de moins de 18 ans, ne
soulève que peu d’opposition. Elle est jugée par beaucoup comme une
exclusion légitime : il va de soi que les enfants, dit-on, ne peuvent pas
participer à l’exercice démocratique. Bien loin d’être injuste, le sys-
tème de minorité politique est là pour protéger les mineurs, encore trop
dépendants et vulnérables pour se voir attribuer une citoyenneté active
et entière. Il s’agirait donc d’un paternalisme justifié – c’est-à-dire une
intervention d’autrui dans la vie d’une personne à l’encontre de ses vo-
lontés et au nom de son intérêt. C’est cette exclusion des mineurs de
la vie démocratique que cet article entend interroger : on se demandera
si le paternalisme est bel et bien justifié. Cette enquête peut emprunter
différentes voies qui soulèvent plusieurs jeux de questions interreliés.
Une première orientation possible est celle de la prétendue incapacité
des enfants, souvent mobilisée pour justifier leur exclusion. Elle sou-
lève des questions normatives (quelles sont les capacités requises pour
l’exercice du droit de vote?) et descriptives, voire empiriques (quelles
sont les (in)capacités des enfants ?). De plus en plus de philosophes dé-
fendent que les enfants ont, dès un jeune âge, les capacités requises pour
l’exercice du droit de vote, qui constitue un marqueur clair de l’inclu-
sion politique2. Faut-il alors abolir la minorité politique? Ou d’autres
considérations peuvent-elles justifier le paternalisme? C’est cette piste
que nous poursuivrons, en interrogeant l’hypothèse d’un paternalisme
bienveillant justifié par une spécificité enfantine liée non pas aux capa-
cités des enfants mais à leur bien-être. Il est possible de formuler ainsi
la question directrice de cet article : est-il possible de justifier l’exclu-
sion politique des enfants au nom de leur propre bien3 ?

La première section sera dédiée à la clarification conceptuelle.
Puis, dans la deuxième section, nous reconstituerons un argument de
Ludvig Beckman qui répond par l’affirmative à notre question : il
défend que quoique les enfants soient capables de voter, il n’est pas
souhaitable de leur accorder le droit de vote4. En effet, le droit de vote

Phares | 48



La minorité politique des enfants : entre paternalisme et adultisme

s’accompagne de responsabilités qui sont incompatibles avec la pleine
jouissance des biens spéciaux de l’enfance que sont l’insouciance,
le jeu et le temps libre. Dans la troisième section, nous ferons état
de considérations empiriques pour montrer que les adultes échouent
à protéger adéquatement les droits des enfants, ce qui met à mal
la position de Beckman. Nous soutenons dans la quatrième section
que l’inclusion politique des enfants est un remède à cette situation,
notamment parce qu’ils forment un groupe opprimé5. Enfin, nous
verrons dans une quatrième section que cette réponse ne permet qu’en
partie de rejeter la logique paternaliste : la participation politique des
enfants est encore comprise comme un moindre mal, nécessaire pour
contrebalancer les risques de domination dans des circonstances non
idéales. Nous montrerons alors que même dans une perspective de
théorie idéale, il n’est pas possible de justifier l’exclusion des enfants
au nom de leur bien-être tout en reconnaissant leurs compétences
politiques.

1. Clarification conceptuelle et positionnement théorique
Il convient d’abord de mieux définir un des principaux objets de

cette enquête : l’enfance, ou les enfants. Or, la tâche est moins aisée
qu’il n’y paraît ; elle n’est de surcroît pas purement philosophique puis-
qu’elle fait intervenir certaines considérations psychologiques, socio-
logiques et historiques. Puisqu’il faut toutefois s’y atteler, nous pou-
vons commencer par nous pencher sur la question de l’existence même
de quelque chose comme l’enfance. Pour certains penseurs des années
1970 que l’on nomme libérationnistes ou abolitionnistes de l’enfance
– on pense par exemple à Shulamith Firestone ou David Holt – l’en-
fance est une invention moderne ne correspondant à aucune réalité bio-
logique. Pour eux, si les individus que l’on nomme enfants sont moins
capables, moins autonomes, bref, s’ils sont différents des adultes, c’est
une pure conséquence de leur statut politique. Il n’y a pas de spécifi-
cité enfantine qui ne soit pas le résultat de la situation de dépendance
et d’oppression dans laquelle se trouvent les enfants6.

Comme l’écrit David Archard, si notre conception de l’enfance est
bel et bien moderne, attribuable notamment à l’émergence des théories

Phares | 49



Citoyenneté et exclusion

du développement psychologique, cela ne signifie pas que le concept
d’enfance, lui, soit nouveau7. Même si la conception de l’enfant comme
humain immature, dépendant et n’ayant pas achevé son développement
est récente, cela ne signifie pas nécessairement qu’elle est fausse ou
sans mérite. La thèse abolitioniste se heurte ainsi au fait biologique de
l’enfance et il est difficile de soutenir que cette dernière n’est que la
construction sociale de la minorité, en particulier dans le cas des nour-
rissons et des très jeunes enfants8. Sans y adhérer complètement, on
peut tirer des leçons de la thèse abolitioniste. On peut notamment lui
accorder que les enfants sont davantage capables lorsqu’on leur permet
de développer des compétences ; de fait, beaucoup d’enfants endossent
des responsabilités importantes, comme le fait de s’occuper de leurs
jeunes frères et sœurs ou de contribuer à un commerce familial. Cela
peut nous amener à remettre en question l’âge de la majorité, et même à
douter que l’approche par seuil unique soit la plus adéquate. On pour-
rait, par exemple, imaginer un système selon lequel les individus de
tout âge peuvent choisir le moment où ils accèdent à la majorité – c’est
ce que propose Holt9. À ce stade, la position abolitioniste nous fait
prendre conscience que l’enfance n’est pas pure description d’un fait
biologique, mais bien aussi une catégorie sociale sur laquelle il faut
garder un regard critique ; son contenu ne va pas de soi. Comme toute
catégorie sociale, elle est également normative, comme l’écrit Nico-
las Brando : « the concept exists because it allows us to distinguish a
human collective that may require a social and political treatment dif-
ferent from the ’standard’ treatment (if we did not consider that ’child-
hood’ should be treated any differently from ’standard’ social relations,
the concept would have no purpose at all and would not exist)10 ».

Dans cet article, nous considérerons que les enfants forment un
groupe social, qui correspond à certaines réalités matérielles (au niveau
biologique, politique, institutionnel). Le groupe des enfants est pour au-
tant loin d’être homogène, tant sur le plan des capacités que des condi-
tions de vie. Même des enfants du même âge différeront grandement,
de sorte que nous résisterons au vocabulaire de « l’enfant » au singu-
lier, qui efface cette diversité et qui risque d’essentialiser l’enfance. La
façon la plus minimale de définir l’enfance consiste peut-être à réfé-

Phares | 50



La minorité politique des enfants : entre paternalisme et adultisme

rer à sa temporalité : les enfants sont les humains qui existent depuis
peu de temps. Il faut ensuite distinguer les questions empiriques sur
les enfants (sur leurs capacités, leur cognition, leurs besoins spéciaux,
etc.) des questions de philosophie morale et politique : lesquelles des
« spécificités » des enfants sont moralement pertinentes? Est-ce que
leurs besoins spéciaux, leurs capacités et incapacités ou encore leurs
vulnérabilités justifient un traitement différent ? Est-il légitime de les
maintenir dans une position aussi radicalement différente de celles des
adultes ?

Notre travail s’inscrit dans cette seconde approche, proprement
philosophique. Il vise à interroger un aspect spécifique de la minorité
des enfants : celui de l’exclusion politique. La minorité est un statut
légal, défini par contraste avec la majorité, qui rend les individus non
responsables et les place sous tutelle. Pour la sociologue Christine
Delphy, la minorité est une privation de droits : le système juridique
fabrique au travers de ce statut une sphère privée qui se caractérise
par une suspension du droit commun11. Les mineurs ne sont pas des
citoyens à part entière. Il est ici utile de distinguer entre majorité et ci-
toyenneté politique (quoique les deux concepts soient liés). L’individu
majeur est autonome, il peut prendre des décisions pour administrer sa
propre vie (par exemple conclure des contrats, choisir son lieu de vie
et ses activités, porter plainte) ; au contraire, le mineur est dépendant.
Les enfants sont emblématiques de cette minorité – de fait, ils sont
aujourd’hui les seuls mineurs, quoique les « majeurs inaptes » soient
soumis à certaines dispositions législatives semblables12. De son
côté, la citoyenneté relève de la participation politique : le citoyen
est celui qui participe à l’élaboration des lois, notamment en exerçant
le droit de vote. Les résidents temporaires sont majeurs, mais ne
sont pas des citoyens de l’État dans lequel ils résident. En vertu de
leur minorité, les enfants sont privés de cette citoyenneté active ou
politique. Ils sont citoyens dans la mesure où ils font partie de la
communauté politique, et leurs intérêts doivent être pris en compte
dans l’élaboration du bien commun ; mais cela ne revient pas, comme
le soulignent Kymlicka et Donaldson, à une citoyenneté active et
participative dans un régime démocratique, c’est-à-dire à l’exercice de

Phares | 51



Citoyenneté et exclusion

l’agentivité politique démocratique13.
Historiquement, les statuts de majeur et celui de citoyen actif sont

étroitement liés. C’est sur la base de son autonomie individuelle que
le citoyen se voit accorder des droits politiques. Les dépendants (no-
tamment, historiquement, les femmes et les domestiques) n’étant pas
maîtres de leur propre vie, comment pourraient-ils faire preuve d’agen-
tivité politique démocratique? Il importe pourtant de séparer les caté-
gories de majeur et de citoyen car, en particulier dans le cas des enfants,
elles soulèvent des enjeux distincts. Il est ainsi possible de défendre
l’inclusion des enfants dans la citoyenneté démocratique (notamment
en leur attribuant le droit de vote) sans remettre en question leur mino-
rité civique (typiquement, leur soumission à l’autorité parentale). Dans
le cadre de ce travail, c’est l’exclusion politique des enfants, c’est-à-
dire leur participation aux processus de prise de décision et d’élabora-
tion des lois dans un régime démocratique, qui sera interrogée. Nous
garderons toutefois en tête que leur minorité civique est une donnée
politique qui ne va pas de soi, et que certains la contestent en tout ou
en partie14.

2. « Les enfants doivent pouvoir être des enfants ! » Un argument pa-
ternaliste

Pourquoi les enfants sont-ils dépourvus de droits politiques? Une
première manière de répondre consiste à insister sur leurs capacités.
Suivant la conception moderne de l’enfance qui prévaut dans la philo-
sophie politique libérale, l’immaturité des enfants justifie leur minorité
politique. Leurs facultés de raisonnement seraient encore en développe-
ment, leurs connaissances politiques insuffisantes, leurs préférences et
personnalités seraient instables ; c’est pour cela qu’ils sont jugés inca-
pables d’exercer des droits politiques. Pourtant, plusieurs philosophes
critiquent cette posture et suggèrent d’accorder le droit de vote aux en-
fants. D’un côté, il semble que les enfants acquièrent dès un jeune âge
les facultés nécessaires à l’exercice de ce droit. De l’autre, même si
tous les enfants ne possèdent pas ces facultés, on peut douter que tous
les adultes les possèdent, et il est difficile de penser à un argument qui
justifierait l’exclusion des enfants, mais pas celle de certains adultes15.

Phares | 52



La minorité politique des enfants : entre paternalisme et adultisme

Or, peu de philosophes admettent que les adultes puissent être privés
du droit de vote en raison de leurs capacités – le risque de contrevenir
au principe libéral d’égalité et de reproduire certaines oppressions (ca-
pabilistes ou classistes, par exemple, si on pense à la littéracie). Mais
si les capacités des enfants ne diffèrent pas grandement de celles des
adultes, et si on ne peut légitimement priver ces derniers du droit de
vote – qu’est-ce qui justifie l’exclusion des enfants ?

Beckman partage cette interrogation et en conclut finalement que
les enfants sont capables de voter. Rien ne laisse croire que le suffrage
enfantin soit nuisible pour la démocratie. C’est ce qui le pousse à in-
verser les termes de la question : plutôt que d’affirmer que le suffrage
enfantin soit mauvais pour la démocratie, il prétend que le suffrage en-
fantin est mauvais pour les enfants eux-mêmes.

S’appuyant sur des travaux de psychologie du développement,
il soutient que l’enfance est un moment unique dans la vie d’un être
humain, qui permet la jouissance spéciale de certains biens dont
les adultes ne pourraient plus bénéficier. Ces biens sont : le jeu,
crucial pour le développement moral et individuel ; le temps-libre non
structuré ; et l’insouciance, nécessaire pour que les enfants puissent
jouer. Comme nous l’avons vu dans la section précédente, la catégorie
d’enfance ne correspond pas seulement à une réalité biologique, et
la condition des enfants varie grandement selon les époques et les
cultures. Cela, en soi, fragilise les assises de l’argument. Même en
accordant que les enfants sont tels que Beckman le défend (ce qui est
loin d’être évident), nous montrerons l’argument échoue à légitimer
l’exclusion des enfants de l’exercice démocratique.

En quoi le droit de vote serait-il incompatible avec ces biens de
l’enfance selon Beckman? Tout d’abord, il y a la question du temps.
Quoique l’acte de voter soit possiblement très rapide, exercer son droit
de vote de façon consciencieuse nécessite de connaître l’histoire et le
fonctionnement des institutions politiques, et les enjeux sociaux et po-
litiques saillants. Former une opinion politique éclairée demande donc
que l’on y consacre du temps. Or, il est spécifiquement dans l’inté-
rêt des enfants d’avoir beaucoup de temps libre16, pour pouvoir jouer,
exercer leur créativité, et se développer17. De plus, le suffrage vient

Phares | 53



Citoyenneté et exclusion

avec une responsabilité importante, qui semariemal avec l’insouciance
et le jeu. Or, si les enfants sont capables de s’acquitter de lourdes res-
ponsabilités, cela n’est pas pour autant toujours souhaitable pour eux.
Il est vrai que certains enfants se voient attribuer dès un très jeune âge
des responsabilités importantes – c’est le cas des aînés dans certains
milieux, et des enfants proche-aidants18. Mais il s’agit là d’un lourd
fardeau pour les enfants en question. D’autres enfants travaillent pour
subvenir aux besoins de leur famille, mais est-ce pour autant une en-
fance souhaitable pour eux? Cela nous amène à considérer que les res-
ponsabilités peuvent être un fardeau non désirable pour les enfants :
« responsibility is not always an attractive ingredient of childhood. The
responsible child runs the risks of becoming a person with no time to
play and whose playfulness is suppressed by the burdens of responsi-
bility. Recognising the child’s interest in play, consequently, provides
a reason for minimising the child’s responsibilities19 ».

Il faut délimiter et circonscrire cet argument. Il ne s’agit pas de pri-
ver les enfants de toutes les responsabilités, en tout temps ; leurs intérêts
peuvent parfois être mieux servis par l’exercice de leur autonomie que
par la protection de leur insouciance. Les enfants peuvent avoir un in-
térêt à s’auto-déterminer quand vient le temps d’accorder la garde à un
parent, ou de choisir une école, ou de consentir à des soins de santé :
« Participation in decisions such as these may be burdening and, yet,
they are burdens the child should possibly assume in order to protect
his or her interests. It would, therefore, be a mistake to assume that
the best interests of the child are always secured by insulating children
from the burdens of responsibility20 ». En abandonnant la présomption
de l’idéal d’autonomie pour les enfants, on constate qu’il faut justifier
la participation politique des enfants en regard de leur bien-être (dont
font partie l’autonomie mais aussi le jeu et l’insouciance). Il y a aussi
une différence entre les responsabilités d’autodétermination et celles de
la participation politique en cela que les premières ne demandent pas
autant de temps, de connaissances, et de formation que les secondes21.
Ainsi, pour Beckman, il est très plausible qu’il soit préférable sur le
plan prudentiel que les enfants n’aient pas le droit de vote, quoiqu’il
reconnaisse que cet argument ne soit pas définitif (il pourrait être ré-

Phares | 54



La minorité politique des enfants : entre paternalisme et adultisme

évalué, par exemple, à l’aune de nouvelles découvertes en psychologie
du développement).

Cet argument comporte plusieurs faiblesses, que nous aurons
l’occasion d’explorer dans cet article. Toutefois, nous souhaitons
également en souligner les forces. Premièrement, il permet de prendre
au sérieux l’hypothèse d’une spécificité enfantine (quoique le contenu
de celle-ci soit sujet à discussion). Cela aide à éviter l’écueil de
l’adultification des enfants. Ce concept issu des sciences psychoso-
ciales renvoie au fait de traiter les enfants comme des adultes, ce
qui a des conséquences délétères pour les jeunes personnes. S’il est
exact que traiter les enfants seulement comme des êtres incapables et
dépendants peut être injuste, comme l’affirment les abolitionnistes, il
peut également être injuste de ne pas percevoir et traiter les enfants
comme des enfants. Les enfants racisés sont particulièrement sujets à
cette injustice : tant en Amérique du Nord dans le cas des enfants et
adolescents noirs, perçus comme plus âgés et plus dangereux que leurs
pairs blancs22 qu’en Europe avec la contestation du statut de mineur
non accompagné pour bien des adolescents migrants23. Toutefois, le
présupposé d’une spécificité enfantine ne s’accompagne pas, chez
Beckman, d’une naturalisation de leur exclusion démocratique. Cette
dernière est avant tout un fait politique, qui doit faire l’objet d’une
justification solide. Autrement dit, les enfants sont différents des
adultes, mais cela ne signifie pas que leur exclusion aille de soi.

Deuxièmement, l’argument de Beckman évite un écueil dans le-
quel tombent de nombreux philosophes, selon DeCesare24 : celui de
confondre, ou de réduire, l’intérêt d’un enfant à ses intérêts futurs en
tant qu’adulte. Souvent, les arguments en faveur du suffrage enfantin le
présentent comme une mesure instrumentale visant le développement
d’une conscience démocratique chez les générations futures. Les jeunes
sont donc avant tout de futurs citoyens et leur participation a avant tout
une visée éducative. Comme DeCesare, nous pensons que les enfants
en tant qu’enfants sont des sujets politiques et que leurs préférences et
intérêts peuvent différer des préférences et intérêts qu’ils auront à l’âge
adulte. De plus, en cas de tension ou de conflit, il ne va pas de soi que
les seconds doivent primer sur les premiers. Quoique la position de Be-

Phares | 55



Citoyenneté et exclusion

ckman sur le suffrage enfantin soit aux antipodes de celle de DeCesare,
il s’inscrit néanmoins dans la même démarche théorique qui interroge
le statut politique des enfants en tant qu’enfants.

Grâce à ces deux présupposés théoriques, Beckman propose de
centrer le débat sur le suffrage enfantin autour de la question du bien-
être des enfants, et ce, que l’on s’oppose ou que l’on adhère à cette
mesure. Ainsi, il écrit : « an account of the children’s best interests
should form the backbone of any attempt to justify either the enfran-
chisement or disenfranchisement of children25 ». Quoique nous soyons
ultimement en désaccord avec son argument contre le suffrage enfan-
tin, nous adhérons à ce principe : c’est en vertu des intérêts des enfants
– pas de ceux de la démocratie, ni des futurs adultes – que l’on doit
penser leur inclusion ou leur exclusion démocratique.

Enfin, il importe de ne pas exagérer la portée de l’argument proposé
par Beckman. La contribution de ce dernier s’inscrit dans une mono-
graphie qui traite des limites du droit de vote ; c’est donc la question
du suffrage enfantin qui constitue le cœur de son argument. Notre in-
vestigation philosophique a une portée plus large : elle questionne la
justification de l’exclusion démocratique des enfants, ou de leur mi-
norité politique, telle que définie dans la section précédente, sans se
limiter au droit de vote. Nous pensons qu’il est fructueux de mener
cette enquête, et de voir si le bien-être des enfants peut justifier leur
exclusion, quoique ce ne soit pas la position défendue par Beckman
lui-même (qui admet que certaines formes de participation politique
alternatives pourraient être appropriées pour les enfants).

3. La protection des enfants à l’épreuve du réel
Dans cette section, nous nous demandons donc dans quelle me-

sure l’exclusion politique des enfants permet effectivement de les pro-
téger. Pour cela, nous nous appuyons d’abord sur une remarque d’Anca
Gheaus en réponse à Beckman. Gheaus met en lumière que l’argument
de ce dernier repose sur le présupposé que les adultes protègent les
droits des enfants. Or, dans des circonstances non idéales, les raisons
de protéger les enfants du fardeau de la participation politique peuvent
être défaites. Gheaus formule ainsi cette idée :

Phares | 56



La minorité politique des enfants : entre paternalisme et adultisme

Even if political activity leaves children less well off in one
respect—namely, with respect to their enjoyment of the special
goods of childhood—it can make them better off in other res-
pects. It is possible that, when many adults fail to comply with
the demands of justice, children’s political participation, inclu-
ding a right to vote, could be instrumental to protecting their
own stakes in inheriting a more just society ; in particular, it
would force the political class to pay more attention to their in-
terests26.

Dans cette section et la suivante, nous reprenons et développons
cet argument, notamment à la lumière de certaines préoccupations ex-
primées par des penseurs et militants dénonçant la domination adulte,
ou l’oppression des enfants.

Quand bien même le jeu et l’insouciance seraient des biens essen-
tiels des enfants, cela ne reviendrait pas à dire que la minorité politique
soit, dans un monde non idéal et toute chose bien considérée, à l’avan-
tage des enfants. Leur donner une voix politique pourrait s’avérer es-
sentiel pour protéger leurs droits. Mais certains pourraient douter que
nous vivions dans un tel monde ; certes, la situation des enfants n’est
pas parfaite, mais est-elle assez mauvaise pour que cela justifie de faire
porter aux enfants le poids de la responsabilité politique? Le paterna-
lisme bienveillant ne fonctionne-t-il pas, quoique de façon imparfaite ?

Malheureusement, nous pensons, avec les militants contre l’adul-
tisme et les violences faites aux enfants27, que les droits de ces der-
niers sont régulièrement bafoués, tant au niveau institutionnel et struc-
turel qu’au niveau individuel. Dans cette section, nous montrons que
l’exclusion politique des enfants ne permet de protéger ni leurs droits
humains, ni leurs biens spéciaux. Nous en faisons la démonstration en
brossant le portrait des violences subies par les enfants – violences qui
ne relèvent pas de l’exception mais qui sont symptomatique d’une so-
ciété adultiste.

Si la dévalorisation et le sous-financement des secteurs où les tra-
vailleuses sont sur-représentées est certainement une injustice genrée,
il est utile de décaler quelque peu le regard et de voir que ce sont sou-
vent, dans le même temps, les services destinés aux enfants qui sont

Phares | 57



Citoyenneté et exclusion

ainsi négligés – en particulier l’éducation et les soins à la petite en-
fance. Au Québec par exemple, les systèmes d’aération dans de nom-
breuses écoles sont déplorables au point de poser des dangers pendant
les canicules, les grands froids, les pandémies et épidémies : il est cru-
cial de compléter la lecture féministe par une analyse sur les conditions
de vie des enfants. Notons aussi qu’en France, beaucoup d’enfants mi-
grants, notamment non accompagnés, dorment dans la rue. Les vio-
lences et injustices faites aux enfants s’articulent ainsi avec d’autres
types d’oppression – raciste, sexiste, capabiliste, et classiste28. Elles
n’y sont pourtant pas réductibles. Par exemple, comme en attestent les
travaux de l’anthropologue Dorothé Dussy, l’inceste n’a pas de classe
ou de milieu social, et si la plupart des agresseurs sont des hommes,
les petits garçons constituent une part importante des victimes29. Le
fait d’être un enfant, et non seulement le fait d’être une petite fille,
constitue un facteur de vulnérabilité à la violence sexuelle, et le sys-
tème judiciaire ne protège pas les victimes – c’est également ce qui
ressort du rapport public de la Commission indépendante sur l’inceste
et les violences sexuelles faites aux enfants30. De surcroît, si l’on asso-
cie souvent les cas de maltraitance physique aux milieux défavorisés,
c’est loin d’être toujours le cas – pensons par exemple aux dénoncia-
tions de violences physiques et sexuelles dans des lycées privés catho-
liques nantis (comme l’affaire Betharam en France), ou dans le milieu
du sport de compétition (notamment l’affaire Nassar dans le monde de
la gymnastique). Ainsi, nous nous trouvons donc bien dans des circons-
tances non idéales qui rendent nécessaire l’inclusion des enfants pour
garantir leurs droits, tel que le suggère Gheaus.

4. L’inclusion démocratique des enfants est-elle nécessaire pour pro-
téger leurs droits?

Ces violations des droits des enfants, même si elles sont graves et
répandues, suffisent-elles à justifier l’inclusion politique des enfants, au
détriment de leurs intérêts spéciaux? Quelqu’un qui résisterait à cette
idée pourrait formuler l’objection suivante : c’est aux adultes que re-
vient la tâche de lutter contre les violations des droits des enfants. Il ne
va pas de soi que la façon la plus désirable et efficace de lutter contre

Phares | 58



La minorité politique des enfants : entre paternalisme et adultisme

ces violations soit de donner le droit de vote aux enfants. De surcroît,
plusieurs doutent du fait que les enfants voteraient principalement à
partir de leur point de vue d’enfants, émettant l’hypothèse qu’ils s’ali-
gneraient davantage sur les préférences et opinions politiques de leurs
proches, en premier lieu leurs parents. Nous répondrons à cette possible
objection en deux temps : en considérant d’abord les mouvements po-
litiques auxquels les enfants ont participé, et en montrant qu’il est pos-
sible de les considérer comme un groupe social opprimé ensuite.

Il est faux d’affirmer que les enfants ne se battent pas eux-mêmes
pour leurs droits. Si les enfants sont trop souvent absents des livres
d’histoire, c’est surtout en raison d’un processus d’effacement ou d’in-
visibilisation. Tout d’abord, les enfants participent à des mouvements
sociaux touchant également les adultes – ils les ont parfois même ini-
tiés. C’est le cas du mouvement des droits civiques aux États-Unis,
dont une des étincelles a été la manifestation pacifique de la « Chil-
dren’s crusade » en Alabama. Les enfants ont ainsi joué un rôle majeur
dans la lutte anti-raciste américaine, organisant des grèves, manifesta-
tions, boycotts, etc. Le politologue Francis Dupuis Déri a recensé plu-
sieurs mouvements politiques d’enfants, en particulier des grèves sco-
laires, auQuébec et ailleurs, visant à améliorer leurs conditions de vie et
d’études31 ; on peut aussi penser à la lutte pour le climat et à sa jeune fi-
gure de proue Greta Thunberg. Yves Bonnardel consacre un chapitre de
son ouvrage La domination adulte aux luttes des mineurs contre l’auto-
rité scolaire et étatique jugées oppressives pour les enfants32. On y ap-
prend entre autres que la fugue a également été pensée par les enfants et
adolescents comme un acte politique, de résistance, et que des enfants
fugueurs se sont rassemblés dans des communes politiques comme ce
fut le cas du collectif « Mineurs en lutte » qui occupait en 1979 la fa-
culté de Vincennes. Enfin, et a contrario d’une image misérabiliste et
pathétique des enfants migrants seuls (ditsmineurs non accompagnés),
on observe à Paris que ces derniers s’organisent contre le racisme sys-
témique et le manque d’hébergement, via la création du Collectif des
jeunes du parc de Belleville et l’occupation durant plusieurs mois d’un
théâtre abandonné (jusqu’à leur expulsion par les autorités françaises).
En somme, les enfants font preuve d’agentivité politique, et ce, malgré

Phares | 59



Citoyenneté et exclusion

leur minorité ; et leurs protestations ont été cruciales pour l’avancée de
leurs droits à différents moments de l’histoire. Il est donc tout à fait
légitime de penser que les enfants, si on leur attribuait le droit de vote,
l’exerceraient du moins en partie pour protéger leurs droits et intérêts.

Si le suffrage est un droit accordé aux individus, il trouve toute-
fois sa pleine force dans sa dimension collective. En effet, il permet
de donner une voix et un poids politique à des groupes sociaux op-
primés ou négligés, qui peuvent grâce à lui forcer les représentants
politiques à prendre en compte leur bien-être et leurs intérêts. Un tel
argument pourrait-il être avancé en faveur du suffrage enfantin? Les
enfants forment-ils un groupe social opprimé33 ? Nous répondons qu’il
est opportun de refuser de réduire les violences et injustices subies par
les enfants aux autres systèmes d’oppression, et donc de théoriser une
oppression propre aux enfants. Nous esquisserons un argument en ce
sens en mobilisant la théorie de l’oppression d’Iris Marion Young, pour
qui l’oppression structurelle peut se manifester de cinq façons34. Le
but ici n’est pas d’offrir une caractérisation définitive de l’oppression
des enfants, mais plutôt de montrer qu’il est de prime abord possible
et pertinent de conceptualiser les enfants comme un groupe opprimé.
Notons qu’il n’est pas nécessaire, pour Young, qu’un groupe subisse
toutes les formes d’oppression identifiées pour qu’on puisse dire qu’il
est opprimé.

Les trois premières « faces » de l’oppression sont l’exploitation
(soit l’appropriation de la force de travail), l’impuissance ou la domi-
nation (le fait de ne pas avoir accès aux positions de pouvoir et d’être
structurellement subordonné), et la marginalisation (le fait de ne pas
avoir accès à la participation aux activités de production et donc de ne
pas pouvoir subvenir à ses besoins soi-même). Les enfants sont généra-
lement dominés : les adultes, à la maison, à l’école et ailleurs, prennent
toutes les décisions qui les déterminent. Dans nos sociétés contempo-
raines, ils sont également marginalisés, puisque peu ont accès au travail
et à l’indépendance que ce dernier procure ; il s’agit d’ailleurs d’une
revendication de certains collectifs de mineurs. La question du travail
salarié des enfants soulève de nombreux enjeux qui dépassent la por-
tée de ce travail35, mais même si on considère légitime d’empêcher les

Phares | 60



La minorité politique des enfants : entre paternalisme et adultisme

enfants de travailler (pour les protéger de l’exploitation et de l’abus, et
pour protéger leurs intérêts particuliers au jeu et au temps libre), cela
n’exclut pas pour autant qu’ils subissent les effets de la marginalisation.
Enfin, la question de l’exploitation est quelque peu moins évidente,
mais ne doit pas être évacuée trop vite. Comme les femmes, les en-
fants contribuent au travail domestique sans reconnaissance en retour,
et parfois à l’entreprise familiale. Par ailleurs, pendant longtemps, le
salaire du travail des enfants était remis à leurs parents ou tuteurs. En-
fin, pour certains penseurs, le travail scolaire est comme un travail à
part entière, dont les bénéfices vont à la société puisque son objectif
premier est la reproduction sociale, et qui occupe la majorité du temps
des enfants. Pour Tal Piterbraut-Merx, le travail enfantin est approprié
par les adultes (suivant la même logique que les rapports de classe et
de genre)36 :

Par appropriation temporelle, nous désignons ainsi le processus
d’accaparement des activités intellectuelles et matérielles de la
classe des enfants par le groupe des adultes, dont le travail gra-
tuit exercé au sein de l’institution scolaire constitue un exemple
paradigmatique, et dont la particularité est qu’il repose sur un
acte de projection temporelle : est défini comme éducation et/ou
instruction ce qui correspond à une incorporation forcée et non
rémunérée des normes sociales et politiques capitalistes37.

Suivant cette analyse, on peut donc affirmer que les enfants su-
bissent l’oppression sous la forme de l’exploitation.

Alors que les trois premières facettes de l’oppression touchent au
travail et à la production selon une analyse matérialiste, Young envi-
sage ensuite les oppressions symboliques, culturelles et identitaires.
D’abord, certaines cultures et identités sociales sont perçues comme dé-
viantes par rapport à celles du groupe dominant qui est perçu comme la
norme ou l’universel : c’est l’impérialisme culturel. Cela peut s’accom-
pagner d’une dévalorisation de ces identités. Les enfants sont-ils des fi-
gures de « l’Autre » pour les adultes ? La difficulté ici est que l’enfance
est peut-être l’expérience la plus universelle qui soit ; tous les adultes
ont été des enfants. Mais les enfants sont néanmoins souvent définis
par leur état d’incomplétude par rapport aux adultes – donc, par leur

Phares | 61



Citoyenneté et exclusion

différence face à la norme adulte. De plus, les cultures enfantines (qui
désignent la culture soit pour les enfants, comme la littérature jeunesse,
soit par les enfants, comme les comptines de cour d’école) ont un statut
inférieur face à la « grande » culture, à l’instar des cultures populaires,
non blanches, ou féminines. Il peut donc être fructueux d’envisager que
les enfants vivent une forme d’impérialisme culturel.

C’est sans doute la cinquième face de l’oppression, la violence,
qui permet le mieux de soutenir la thèse de la domination adulte (ou de
l’oppression des enfants). Certains groupes sont structurellement vul-
nérables à la violence, et les individus qui en font partie vivent constam-
ment sous la menace de subir cette violence. Il n’est pas nécessaire
que tous les individus du groupe subissent cette violence. C’est plu-
tôt que leurs vies à tous et toutes sont façonnées par la possibilité de
cette violence. Nous avons déjà vu que les enfants en tant qu’enfants
sont structurellement vulnérables à la violence sexuelle, ce qui a amené
le développement récent du concept de culture de l’inceste en écho à
celui de culture du viol38. La violence domestique et les féminicides
s’accompagnent souvent de violence envers les enfants, de sorte qu’on
parle de plus en plus de violence intrafamiliale et d’infanticides. En
outre, les enfants subissent ce que l’on appelle des violences éducatives
ordinaires. Ces violences s’inscrivent dans la continuité de siècles au
cours desquels les enfants étaient vus comme la propriété des parents,
et particulièrement des pères qui pouvaient exercer leur « droit de cor-
rection ». Si des violences « extrêmes » étaient condamnables, en raison
de leur cruauté évidente, elles relevaient néanmoins de la sphère privée
et de la liberté individuelle du père. De nos jours, l’usage de la force
envers les enfants, par les parents ou les tuteurs, est encore permis au
Canada par l’article 43 du Code Criminel. En France, les « violences
éducatives ordinaires » ne sont interdites que depuis 2019. Pourquoi
est-il acceptable de faire preuve de violence envers les enfants, alors
qu’on comprend si aisément, lorsqu’ils sont dirigés vers des adultes, la
douleur et l’humiliation qui accompagnent les châtiments corporels ?

L’idée que les enfants constituent un groupe social opprimé est
souvent accueillie avec scepticisme, voire par des protestations, notam-
ment, comme le souligne Piterbraut-Merx, par des parents bienveillants

Phares | 62



La minorité politique des enfants : entre paternalisme et adultisme

(surtout des mères), qui dédient leur temps et leur énergie au soin et à
l’éducation de leurs enfants : ne dénature-t-on pas l’idée de l’oppres-
sion (ou de la domination) en caractérisant les relations adultes-enfants,
qui sont avant tout des relations aimantes, comme oppressives39 ? Cette
inquiétude, légitime, repose entre autres sur l’idée que la violence en-
vers les enfants constitue une exception ou une anomalie – quoique
trop répandue – mais qui ne saurait s’appliquer à l’ensemble des en-
fants. Nous espérons avoir montré qu’il est au contraire plausible de
voir l’oppression des enfants comme un phénomène structurel ou sys-
témique : de façon analogue au sexisme, on peut parler d’adultisme40.
Cette théorisation nous permet de soutenir qu’il est important de don-
ner au groupe des enfants un poids politique, en tant que groupe. Leur
accorder le droit de vote, notamment, forcerait les décideurs politiques
à prendre au sérieux l’impact de leurs propositions sur ce groupe. L’ar-
gument présenté dans cette section est donc le suivant : les droits et
intérêts des enfants sont régulièrement négligés, voir violés, de sorte
que la considération prudentielle liée à leurs biens spéciaux (jeu et in-
souciance) n’est, toute chose bien considérée, pas apte à justifier leur
exclusion politique. De plus, ces violations ne sont pas des exceptions
mais s’inscrivent de façon structurelle dans un système de domination
adulte. Ainsi, l’inclusion des enfants en tant que groupe au suffrage (et
à la vie politique active en général) pourrait être instrumentale (quoi-
qu’insuffisante) dans la mise au jour et la lutte contre les formes de
domination qu’ils subissent.

5. La participation politique des enfants : un moindre mal?
Dans la section précédente, nous avons montré qu’il n’est pas pos-

sible de justifier l’exclusion politique des enfants au nom de leur bien-
être, dans la mesure où même dans les sociétés démocratiques libé-
rales qui prônent un paternalisme bienveillant, nous échouons à proté-
ger leurs droits et intérêts. Toutefois, cet argument ne remet pas fon-
damentalement en cause la logique paternaliste que nous interrogeons
dans cet article. Il confronte cette logique au monde non idéal pour
montrer son inefficacité – ce n’est pas à l’avantage des enfants d’être
exclus de la participation politique. Mais cela ne nous permet pas de

Phares | 63



Citoyenneté et exclusion

dire que dans un monde idéal les enfants devraient être inclus. Dans un
monde où la lutte contre l’adultisme a porté ses fruits, et où les droits et
intérêts des enfants sont respectés, ceux-ci devraient-ils avoir le droit
de vote et participer à la sphère politique?

Dans la lignée des tenants de la théorie non idéale, nous avons
trouvé pertinent d’ancrer nos arguments normatifs dans le monde qui
est le nôtre, en analysant les injustices perpétrées par les institutions
et formes d’organisation sociale et politique existantes41. Cela ne si-
gnifie pas pour autant que la théorisation idéale ne peut avoir de place
dans notre investigation. Il est possible d’adopter une méthodologie
mixte qui laisse sa place à un idéal régulateur, tout en s’assurant que ce
dernier est informé par des considérations empiriques. C’est pourquoi
nous nous demandons à présent si l’argument construit dans la section
précédente ne concède pas trop à la thèse paternaliste en acceptant la
prémisse que la participation politique des enfants n’est pas bonne pour
eux a priori et que leur inclusion ne vise qu’à contrebalancer des torts
encore plus délétères. La participation politique des enfants n’est-elle
qu’un moindre mal? Dans une perspective de théorisation idéale, la
réponse à cette question entraînera des conséquences pour l’idéal de
justice qu’il faudrait viser. Nous défendons qu’il ne serait pas légitime
de priver les enfants d’agentivité politique au nom de leur bien-être
et de la protection de leurs biens spéciaux, même si cela n’était plus
nécessaire pour la protection de leurs droits et intérêts fondamentaux.

Continuons d’admettre que certains biens sont propres aux enfants,
comme le jeu, l’insouciance et le temps libre qui sont incompatibles ou
du moins qui entrent en tension avec l’exercice des droits politiques.
Cela ne justifierait pas pour autant l’exclusion politique des enfants, si
l’on accepte que les enfants ont les capacités nécessaires pour exercer
leur jugement et raisonnablement savoir ce qui est bon pour eux. À vrai
dire, il y a d’autres personnes ou groupes de personnes pour qui on peut
raisonnablement penser que l’exercice du droit de vote est un fardeau,
et dont on souhaiterait qu’elles puissent ne pas avoir à se préoccuper
des affaires politiques. C’est le cas, par exemple, des personnes gra-
vement malades, ou encore des jeunes parents, qui auraient également
un intérêt à ne pas avoir de préoccupations externes, et à disposer de

Phares | 64



La minorité politique des enfants : entre paternalisme et adultisme

beaucoup de temps. Ne serait-il pas préférable, pour ces personnes, de
se concentrer sur les soins qu’ils reçoivent ou prodiguent, et de se re-
tirer temporairement de la participation politique? Pourtant, qui pour-
rait affirmer que leur exclusion politique serait pour autant légitime?
Assurément, ces personnes peuvent choisir de se retirer de la vie poli-
tique, sans que leur soit pour autant retiré leur droit de vote. Pourquoi
en serait-il autrement pour les enfants ?

En fait, alors que l’argument paternaliste était censé justifier l’ex-
clusion des enfantsmalgré la reconnaissance de leurs capacités, il conti-
nue de reposer sur un présupposé d’incapacité des enfants. C’est là le
propre du paternalisme, défini comme l’interférence d’une personne ou
de l’État dans la vie d’une personne, en dépit des volontés de cette der-
nière, au nom de son propre bien. Si la personne était jugée en mesure
d’identifier et poursuivre ses intérêts, alors les mesures paternalistes
ne seraient pas nécessaires42. Une étrange tension se dessine alors dans
l’argument de Beckman : les enfants auraient les capacités pour voter
et exercer leur agentivité politique, mais seraient incapables de choisir
de le faire ou non de façon éclairée.

Avoir le droit de vote ne signifie pas avoir l’obligation de voter. Il
est tout à fait envisageable que certains enfants choisissent de ne pas
se préoccuper des enjeux politiques (comme beaucoup de citoyens, du
reste – entre 2004 et 2025, le taux de participation aux élections fédé-
rales canadiennes a oscillé entre 56 et 67%, ce qui signifie qu’au moins
30% des Canadiens ayant le droit de vote ne l’exercent pas.)43. On ne
peut justifier leur exclusion politique qu’en présumant que, contraire-
ment aux personnes évoquées précédemment, ils ne seraient pas en me-
sure d’exercer suffisamment de jugement pour s’abstenir de s’impli-
quer politiquement même si cela va à l’encontre de leurs intérêts. Mais
cela nous semble incompatible avec la prémisse, admise par Beckman,
selon laquelle les enfants ont les capacités requises pour voter.

On pourrait répondre que les enfants sont plus vulnérables à la pres-
sion et à l’autorité exercés par les adultes, et qu’il pourrait leur être plus
difficile de refuser la participation politique. Cet argument n’est pas très
convaincant. Si les enfants sont peut-être moins susceptibles de refuser
un ordre (quoique cela n’aille pas de soi), ils sont tout à fait capables

Phares | 65



Citoyenneté et exclusion

de comprendre la nature d’une invitation, qui leur laisse le choix. Plu-
sieurs institutions, regroupements et partis militent contre l’abstention
et pour encourager les citoyens à exercer leur droit de vote ; il serait
tout à fait envisageable d’encadrer ces messages, lorsqu’ils sont adres-
sés aux enfants, pour leur rappeler que le vote est un droit et non une
obligation, et qu’ils n’ont pas à porter sur leurs épaules le fardeau de la
prise de décision politique s’ils ne le souhaitent pas.

Finalement, l’implication politique est une des façons dont les en-
fants utilisent leur temps libre, apprennent, et grandissent : ils ne s’im-
pliquent pas en politique seulement lorsque leurs droits, libertés et inté-
rêts sont gravement menacés. Certes, plusieurs mouvements politiques
enfantins ont émergé dans de tels contextes, mais certains enfants gran-
dissant dans des circonstances beaucoup plus favorables manifestent
néanmoins, dès un jeune âge, un appétit pour la politique, à différentes
échelles. Ils s’impliquent par exemple dans leurs écoles, représentant
leurs classes et siégeant aux conseils scolaires. On pourrait objecter
que cette participation politique concerne les enjeux qui touchent déjà
et directement les enfants – elle ne nécessite pas qu’ils s’éduquent et se
soucient d’autre chose que leur quotidien, contrairement à une partici-
pation démocratique à l’échelle nationale, par exemple. Mais ce n’est
pas toujours le cas : les simulations parlementaires comme celles des
Nations Unies touchent à des enjeux dépassant largement les enjeux
scolaires.

Une autre objection consisterait à dire que ces activités d’initiation
à la participation politique n’engagent pas réellement la responsabi-
lité des enfants, et donc ne nuisent pas à leur insouciance. En effet,
comme le souligne Dupuis-Déri, ni les simulations politiques ni même
les conseils scolaires ne permettent pas réellement d’exercer un pouvoir
politique44. Cependant, on peut douter du fait que ce caractère ludique
soit attirant pour les jeunes qui s’y impliquent ; il semble que cela soit
surtout source de déception. De plus, certaines écoles adhérant à des
pédagogies alternatives et libertaires, notamment les Écoles Freinet,
mettent en place des assemblées d’élèves qui permettent aux enfants
de s’autogérer : leur responsabilité est donc engagée.

Ainsi, nous rejetons l’idéal d’un monde où les enfants sont privés

Phares | 66



La minorité politique des enfants : entre paternalisme et adultisme

d’agentivité politique, même si leurs droits et intérêts sont reconnus. Il
semble que la participation politique peut être un bien en soi pour les
enfants, comme elle l’est pour les adultes, et être tout autant utile à leur
développement que le jeu.

Conclusion
Beckman affirme que le bien-être des enfants doit être l’élément

central pour tout argument en faveur ou en défaveur du suffrage enfan-
tin. En prenant au sérieux ce défi philosophique, nous avonsmontré que
les arguments pour l’exclusion des enfants au nom de leur bien-être ne
sont pas concluants. En cela, nous avons apporté un nouvel éclairage
au débat sur le suffrage et l’agentivité politique des enfants. Cet article
reposait sur la prémisse que les enfants sont capables d’exercer une
agentivité politique, et nous espérons avoir fourni suffisamment d’ar-
guments empiriques pour la soutenir de façon convaincante. Mais les
arguments présentés dans ce texte mettent en lumière l’importance de
donner aux enfants la possibilité d’exercer un pouvoir politique, pour
leur permettre de lutter contre les violations de leurs droits et l’adul-
tisme. Cela nous amène à penser que la question des capacités est peut-
être moins centrale qu’elle ne l’a parfois été envisagée. Même ceux
qui continueront de penser que les enfants n’ont pas les capacités né-
cessaires pour voter de façon éclairée ne pourront en conclure directe-
ment qu’il est légitime de les exclure de la participation démocratique.
Il sera alors fructueux d’explorer la piste envisagée par Donaldson et
Kymlicka dans Zoopolis45. Ils recommandent d’identifier d’abord qui
doit faire partie de la communauté politique et a un intérêt légitime à y
participer intégrante (pour eux les animaux ; pour nous, les enfants). Si
nos institutions politiques ne sont pas adaptées à la participation de ces
groupes, elles doivent être révisées ou complémentées de formes démo-
cratiques alternatives. Cette lecture nous permet également de résoudre
la tension qui pourrait subsister entre l’intérêt des enfants à avoir beau-
coup de temps libre, et le temps et les efforts nécessaires à la partici-
pation politique. Si, comme l’affirme Beckman, les enfants ne peuvent
participer à la vie démocratique sans sacrifier une part importante de
leur bien-être, alors nous devons, collectivement, faire preuve de créati-

Phares | 67



Citoyenneté et exclusion

vité afin d’imaginer et de mettre en place des processus démocratiques
adaptés aux enfants, en prenant en compte leurs droits et intérêts spé-
ciaux.

1. Édouard Durand, 160 000 enfants. Violences sexuelles et déni social, Pa-
ris, Gallimard, 2024, p. 18.

2. Daniel Weinstock, « What’s So Funny about Voting Rights for Chil-
dren? » dans The Georgetown Journal of Law & Public Policy, vol. 18,
nᵒ S (2020). Tony DeCesare, « The Future Is Now : Rethinking the Role
for Children in Democracy » dans Philosophy of Education, vol. 78, nᵒ
3, (2022).

3. Notons déjà qu’alors que la plupart des philosophes s’interrogent pré-
cisément sur le suffrage enfantin, nous entendons élargir la portée des
discussions et considérons donc que le vote n’est qu’un élément parmi
d’autres de la vie politique et démocratique.

4. Ludvig Beckman, The frontiers of democracy : the right to vote and its
limits, Palgrave Macmillan, 2009.

5. Iris Marion Young, Justice and the Politics of Difference, ed. révisée,
Princeton University Press, 1990.Hélène Cixous, « Le sexe ou la tête? »
dans Les Cahiers du GRIF, vol. 13, no 1 (1976), p. 6.

6. Shulamith Firestone, Pour l’abolition de l’enfance, trad. Sylvia Gleadow.
Tahin party, 2002 [publication originale 1970].John Holt, Escape From
Childhood : The Needs and Rights of Children, E. P. Dutton, 1974.

7. Archard mobilise ici la distinction rawlsienne entre concept et concep-
tion. David Archard, Children : rights and childhood, Routledge, 1993,
p. 22.

8. On pourrait répondre à cela que la même critique vaut pour les théories
constructivistes du genre : n’y-a-t-il pas une réalité biologique qui sous-
tend cette catégorie, qui ne pourrait alors être uniquement un construit so-
cial ? Les théoriciennes du genre répondraient en deux points : d’une part,
la biologie contemporaine réfute l’hypothèse d’une binarité des sexes. De
l’autre, le fait que les individus présentent des caractéristiques et fonc-
tions sexuelles variées n’a pas de pertinence politique, sociale ou norma-
tive. Il pourrait être intéressant de voir si et comment ces deux réponses
peuvent être mobilisées dans le cas de l’enfance.

9. John Holt cité dans Yves Bonnardel, La domination adulte : l’oppression
des mineurs, Le Hêtre Myriadis, 2020.

10. Nicolás Brando, Childhood in Liberal Theory : Equality, Difference, and

Phares | 68



La minorité politique des enfants : entre paternalisme et adultisme

Children’s Rights, Oxford University Press, 2024, p. 40.
11. Christine Delphy, « Minorité légale ou incapacité réelle ? Le statut des

enfants » dans Les Cahiers du Genre, no 11 (1994).
12. Le Code Civil du Québec appelle « majeurs inaptes » les adultes qui, en

raison de limitations cognitives de causes diverses, sont jugées inaptes
à consentir (notamment aux soins de santé, ou aux recherches suscep-
tibles de porter atteinte à leur intégrité physique). Ils sont donc, dans ces
contextes, traités comme le sont les enfants de 14 ans oumoins. Un parent
ou tuteur est responsable de consentir pour eux, qui ne peuvent qu’expri-
mer un assentiment.

13. Sue Donaldson et Will Kymlicka, Zoopolis : une théorie politique des
droits des animaux, Alma éditeur, 2016.

14. Certains revendiquent par exemple l’autodétermination des enfants,
comprise comme le droit de choisir à tout âge entre (1) vivre sous
l’autorité de leurs parents, (2) vivre sous l’autorité d’un tuteur tiers de
son choix et (3) vivre de façon autonome, en tant que majeur.

15. Daniel Weinstock, op. cit. Tony DeCesare, op. cit.
16. On peut se demander si l’institution scolaire n’entre pas elle aussi en

conflit avec cet intérêt à disposer de temps libre.
17. En considérant que le temps libre des enfants est nécessaire à leur dé-

veloppement, on entrevoit un autre argument (que nous n’explorerons
pas ici) : celui que l’exclusion politique des enfants serait bonne pour
la société, car elle permettrait à tous et toutes de devenir des citoyens
plus épanouis et mieux développés. Protéger l’enfance servirait donc non
seulement (et peut-être même pas principalement) à protéger les enfants,
mais aussi à protéger la société et son futur.

18. Alice Girard-Bossé, « Proches aidants... à 10 ans ». La Presse, 2023 [en
ligne], www.lapresse.ca/actualites/sante/2023-12-26/proches-aidants-a
-10-ans.php (page consultée le 30 avril 2025).

19. Ludvig Beckman, op. cit., p. 117.
20. Ibid.
21. C’est du moins le cas si on se concentre sur une autodétermination ponc-

tuelle qui concerne les grandes décisions de la vie de l’enfant (désigner
son tuteur, choisir une école, etc.) : même lorsqu’ils n’en ont pas la res-
ponsabilité, les enfants réfléchissent déjà souvent aux différentes options
et à leurs préférences. De plus, ces décisions reposent sur de l’informa-
tion qui est déjà en grande partie familière pour les enfants. À l’inverse,
les responsabilités politiques demandent de s’informer sur l’histoire et le

Phares | 69

www.lapresse.ca/actualites/sante/2023-12-26/proches-aidants-a-10-ans.php
www.lapresse.ca/actualites/sante/2023-12-26/proches-aidants-a-10-ans.php


Citoyenneté et exclusion

contexte politique d’un État et sur des situations étrangères à eux.
22. Robyn Maynard, NoirEs sous surveillance : esclavage, répression et vio-

lence d’État au Canada, Mémoire d’encrier, 2018, p. 283.
23. Ligue des droits de l’Homme, «Mineurs non accompagnés : La présomp-

tion de minorité en débat devant le tribunal administratif de Paris », 2023,
[en ligne], www.ldh-france.org/mineurs-non-accompagnes-la-presomp
tion-de-minorite-en-debat-devant-le-tribunal-administratif-de-paris/
(page consultée le 30 avril 2025).

24. Tony DeCesare, op. cit.
25. Ludvig Beckman, op. cit., p. 117
26. Anca Gheaus, « ”Let them be children”? Age limits in voting and concep-

tions of childhood». dansGreg Bognar et Axel Gosseries,AgeingWithout
Ageism : Conceptual Puzzles and Policy Proposals, Oxford University
Press, 2023, p. 123.

27. Voir notamment le travail du Collectif Enfantiste, en France.
28. Les exemples mobilisés ici sont issus du Nord Global, en particulier le

Québec et la France, car l’objectif est de montrer que même dans les
démocraties libérales, on néglige et maltrait les enfants. Toutefois, il ne
faut pas oublier les bébés et enfants assassinés à Gaza et ailleurs ; les
enfants travailleurs dans des camps qui fabriquent des objets destinés au
confort occidental, notamment les Ouighours.

29. Dorothée Dussy, Le berceau des dominations : anthropologie de l’in-
ceste, édition revue et augmentée par l’auteure, Pocket, 2021.

30. Commission Indépendante sur l’Inceste et les Violences Sexuelles Faites
aux Enfants (CIIVISE), «Violences sexuelles faites aux enfants : on vous
croit », 2023.

31. Francis Dupuis Déri, « La « grève du chocolat », de 1947 : une mobili-
sation enfantine d’un océan à l’autre » dans Histoire Engagée, 2020 [en
ligne] histoireengagee.ca/la-greve-du-chocolat-de-1947-une-mobilisat
ion-enfantine-dun-ocean-a-lautre/ (consulté le 30 avril 2025).
Id. « Histoire des grèves d’élèves du secondaire au Québec : démocratie
et conflictualité », dans Revue des sciences de l’éducation, vol. 46, nᵒ 3
(2021).
Id. « Répertoire (partiel) des grèves d’élèves dans les écoles du monde :
de la fin du XIXe siècle à 2023 » déposé dans Archipel, Université du
Québec à Montréal, 2025 [en ligne] archipel.uqam.ca/id/eprint/18583
(consulté le 30 avril 2025).

32. Yves Bonnardel, op. cit.

Phares | 70

www.ldh-france.org/mineurs-non-accompagnes-la-presomption-de-minorite-en-debat-devant-le-tribunal-administratif-de-paris/
www.ldh-france.org/mineurs-non-accompagnes-la-presomption-de-minorite-en-debat-devant-le-tribunal-administratif-de-paris/
histoireengagee.ca/la-greve-du-chocolat-de-1947-une-mobilisation-enfantine-dun-ocean-a-lautre/
histoireengagee.ca/la-greve-du-chocolat-de-1947-une-mobilisation-enfantine-dun-ocean-a-lautre/
archipel.uqam.ca/id/eprint/18583


La minorité politique des enfants : entre paternalisme et adultisme

33. On peut également se demander si les enfants forment un groupe social
(opprimé ou non). Une difficulté particulière se pose : c’est la temporalité
de l’enfance. Peut-on parler de classe d’enfants, lorsque tous les enfants
qui vivent deviendront des adultes et que tous les adultes ont été des en-
fants ? Comment théoriser un rapport de classe quand tous les membres
du groupe dominant sont des transfuges? Tal Piterbraut-Merx prend de
front cette difficulté et propose une théorisation de la classe enfantine qui
est en partie caractérisée par cette temporalité unique. Piterbraut-Merx,
op. cit.

34. Iris Marion Young, op. cit.
35. À ce sujet, voir l’ouvrage de Brando, en particulier le chapitre 9 : «What

(if Anything) Is Wrong with Child Labour? ». Nicolas Brando, op. cit,
p. 187-206.

36. Évidemment, les enfants reçoivent à l’école une éducation ; mais selon
les abolitionistes, l’institution scolaire telle qu’on la connait n’est pas au
service de l’apprentissage des enfants, tuant au contraire leur soif de sa-
voir et de connaissances (Yves Bonnardel, op. cit, p 223-263). Pour ne
pas être exploitation, l’éducation devrait notamment être caractérisée par
davantage de liberté et d’autodétermination des enfants, ne pas chercher
à conformer les élèves à la société capitaliste, et bien sûr être dépourvue
de domination adulte.

37. Tal Piterbraut-Merx 2024, op. cit., p. 190.
38. Iris Brey et Juliet Drouar, éd. La culture de l’inceste, Éditions du Seuil,

2022.
39. Tal Piterbraut-Merx, op. cit., p. 217.
40. La terminologie varie selon les auteurs et militants. Dans cet article, nous

utiliserons de façon interchangeable les termes de domination adulte,
d’oppression des enfants, ou d’adultisme ; la lutte contre ce système
d’oppression est l’enfantisme.

41. JohnRawls,ATheory of Justice, Belknap Press HarvardUniversity Press,
2005 (1971). Charles W Mills « ”Ideal Theory” as Ideology », Hypathia,
vol. 20, nᵒ 3, (2005).

42. Gerald Dworkin, « Paternalism », The Stanford Encyclopedia of Philoso-
phy, [en ligne], plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/paternalism/
(consulté le 27 août 2025).

43. Élections Canada, « Visualisation de la participation électorale – 2004 à
ce jour », [en ligne] www.noovo.info/nouvelle/elections-canada-annon
ce-que-plus-de-19-2-millions-delecteurs-ont-vote-aux-elections-feder

Phares | 71

plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/paternalism/
www.noovo.info/nouvelle/elections-canada-annonce-que-plus-de-19-2-millions-delecteurs-ont-vote-aux-elections-federales.html
www.noovo.info/nouvelle/elections-canada-annonce-que-plus-de-19-2-millions-delecteurs-ont-vote-aux-elections-federales.html
www.noovo.info/nouvelle/elections-canada-annonce-que-plus-de-19-2-millions-delecteurs-ont-vote-aux-elections-federales.html


Citoyenneté et exclusion

ales.html (consulté le 28 octobre 2025).
44. Francis Dupuis-Déri, «Les élections de Conseils d’élèves : méthode d’en-

doctrinement au libéralisme politique » dans Revue des sciences de l’édu-
cation, vol. 32, nᵒ 3 (2007).

45. Sue Donaldson et Will Kymlicka, op. cit.

Phares | 72

www.noovo.info/nouvelle/elections-canada-annonce-que-plus-de-19-2-millions-delecteurs-ont-vote-aux-elections-federales.html
www.noovo.info/nouvelle/elections-canada-annonce-que-plus-de-19-2-millions-delecteurs-ont-vote-aux-elections-federales.html


Le refus de la citoyenneté comme moyen
d’émancipation
CHARLINE DEYDIER, Sorbonne Université

RÉSUMÉ : Alors que la citoyenneté garantit la protection
des droits civils et politiques de l’individu qui en est titulaire,
certains groupes sociaux refusent la citoyenneté qui leur a
été imposée par un État colonial ou impérialiste. Dans ce
contexte, comment le refus collectif de citoyenneté peut-il
constituer un moyen d’émancipation? Certes la citoyenneté
permet de jouir de droits civils et politiques, mais lorsque
son acquisition n’est pas consentie, elle devient une forme
d’oppression – celle de l’impérialisme culturel. Octroyée
sans consentement, la citoyenneté invisibilise en assimilant
de force les nouveaux membres de la communauté politique.
Ce processus, loin d’effacer leur altérité, la reconduit et la
stigmatise. Ainsi, en refusant la citoyenneté qui leur a été
imposée, ces groupes sociaux font valoir leurs revendica-
tions territoriales et identitaires, lesquelles pourraient être à
l’origine d’une émancipation culturelle et d’une souveraineté
économico-politique.

Introduction
Si l’obtention de la citoyenneté s’avère être un objectif pour

nombre d’individus nouvellement arrivés sur un territoire, c’est
parce qu’elle est avant tout synonyme de protections et droits plus
conséquents que ceux octroyés en situation irrégulière. En ce sens, son
acquisition, qu’elle prenne effet en vertu du droit du sol, du sang ou
par naturalisation, confère un statut juridique qui accorde des droits
civils, c’est-à-dire un droit à la protection de la personne, de la liberté
ou encore de la propriété, ainsi que des droits politiques ou le droit
d’influer sur les décisions publiques. De ce fait, se voir refuser la

Phares | 73



Citoyenneté et exclusion

citoyenneté constitue une privation de droits qui menace l’individu par
le biais d’une exclusion de la communauté politique. Pourtant, il existe
des cas de figure où la citoyenneté n’est pas désirée voire se trouve
refusée par des groupes sociaux. Cette exclusion, cette fois-ci de nature
volontaire, pourrait être envisagée comme un moyen de s’émanciper,
c’est-à-dire de s’extraire de processus institutionnels systématiques
qui entravent les compétences et l’expression de certains individus.
Ce refus de citoyenneté qui sous-entend un non-consentement à
reconnaître et à être reconnu‧e par l’État advient notamment dans
des contextes où un État colonial ou impérialiste s’est approprié un
territoire puis a attribué la citoyenneté aux population natives sans leur
consentement.

Dès lors, comment le refus de citoyenneté peut-il être envisagé
comme un moyen d’émancipation alors même que la citoyenneté pa-
raît être la condition sine qua non de l’acquisition de droits civils et
politiques?

Le refus de citoyenneté doit être envisagé comme un acte collectif
qui n’est pas purement négatif au sens où il ne résulte pas d’une os-
tracisation volontaire ou d’une apathie politique. Au contraire, il s’agit
d’un geste collectif qui rappelle une expérience politique de pré-contact
par l’intermédiaire de l’affirmation de différences culturelles et identi-
taires.

En effet, si la citoyenneté est ce qui, de prime abord, rend possible
la jouissance de droits (1), lorsqu’elle est imposée, elle n’en reste pas
moins une expression de l’oppression, celle de l’impérialisme culturel
(2). Le refus collectif de citoyenneté se révèle alors comme une solu-
tion d’émancipation et revendique non seulement une identité propre,
mais aussi la légitimité d’une souveraineté sur un territoire dont la gou-
vernance a été précédemment confisquée ou entravée (3).

1. La citoyenneté ou le « droit d’avoir des droits »
En premier lieu, la citoyenneté renvoie à une garantie de droits pour

l’individu qui en est titulaire. Elle agit en tant que protection contre des
actions répressives que pourraient mener l’État ou d’autres membres de
la communauté politique envers le ou la citoyen‧ne. Aussi circonscrit-

Phares | 74



Le refus de la citoyenneté comme moyen d’émancipation

elle un espace d’intégrité de la personne. C’est ce qui amène Hannah
Arendt à concevoir la citoyenneté comme « droit d’avoir des droits ».

Pour Arendt, la citoyenneté constitue le soubassement des droits
humains. En effet, c’est le statut de citoyen, à la fois reconnu par l’État
et par les membres de la communauté politique, qui rend possible l’éga-
lité des humains et le respect de leurs droits fondamentaux. L’expres-
sion de la citoyenneté comme « droit d’avoir des droits » apparaît en
1951 dans Les Origines du Totalitarisme : «Nous avons pris conscience
de l’existence d’un droit d’avoir des droits (ce qui signifie : vivre dans
une structure où l’on est jugé en fonction de ses actions et de ses opi-
nions) et du droit d’appartenir à une certaine catégorie de communauté
organisée que lorsque des millions de gens ont subitement perdu ces
droits1 ». Arendt écrit Les Origines du Totalitarisme après avoir été
témoin lors de la Seconde Guerre mondiale de la dénaturalisation des
Juif‧ves en Allemagne. Elle en déduit que cette privation de citoyenneté
a rendu possible leur persécution et leur extermination par les autorités
nazies puisque « il semble qu’un homme qui n’est rien d’autre qu’un
homme a précisément perdu les qualités qui permettent aux autres de
le traiter comme leur semblable2 ». En d’autres termes, l’individu qui
n’est pas inclus dans une communauté politique perd non seulement ses
droits civils et politiques mais aussi sa qualité même d’être humain. Les
personnes apatrides ne perdent pas leur humanité à proprement parler ;
toutefois, la perte de la citoyenneté facilite les logiques de persécution.
De ce fait, la déchéance de citoyenneté augmente le risque pour l’indi-
vidu de subir des atteintes contre sa personne, qu’elles soient perpétrées
par l’État ou par les membres de l’ancienne communauté politique à
laquelle il appartenait. Comment la citoyenneté chez Arendt acquiert-
elle ce caractère protecteur de la personne qui en est titulaire, face aux
atteintes que peuvent lui infliger l’État ou les autres?

Pour le comprendre, il faut s’attarder sur les deux occurrences du
mot « droit » dans la formule « le droit d’avoir des droits ». Selon Seyla
Benhabib, le premier emploi du mot « droit » a une portée éthique :
il évoque l’existence d’un impératif moral, celui de « traite[r] tous les
êtres humains comme des personnes appartenant à un certain groupe
humain et ayant droit à la protection de ce groupe3 ». La première ap-

Phares | 75



Citoyenneté et exclusion

parition du mot « droit » renvoie à la possibilité morale de revendi-
quer l’appartenance à une communauté politique et du traitement qui
découle de cette appartenance, c’est-à-dire, le respect des droits fonda-
mentaux de la personne en tant quemembre du groupe. Le second usage
du terme « droit » fait allusion aux droits civils, politiques et poten-
tiellement sociaux, c’est-à-dire ceux garantis aux citoyen‧nes. Ils dési-
gnent ici la liberté de s’engager ou non dans une action en qualité de ci-
toyen‧ne reconnu‧e comme tel‧le par la communauté politique. Dès lors,
la citoyenneté, pour garantir la jouissance de droits politiques et civils
à la communauté, s’accompagne d’obligations réciproques entre ses
membres, c’est-à-dire de devoirs de respect des droits d’autrui. D’une
telle formulation des implications de la citoyenneté résulte « une rela-
tion triangulaire entre la personne qui est titulaire de droits, les autres
sur qui cette obligation fait peser un devoir, et la protection de cette
revendication de droits ainsi que son application par un organe juri-
dique établi, le plus souvent l’État et son appareil4 ». Si tant est que
la citoyenneté établisse un cadre de droits et de devoirs qui doivent
être respectés par l’appareil étatique et par les personnes appartenant à
la communauté politique, Arendt fait de la reconnaissance de l’égalité
entre humains, le principe sous-jacent de la citoyenneté. En effet, l’éga-
lité peut advenir uniquement dans un contexte politique puisqu’elle est
le produit de l’appartenance à une communauté politique : « Nous ne
naissons pas égaux ; nous devenons égaux en tant que membres d’un
groupe, en vertu de notre décision de nous garantir mutuellement des
droits égaux5 ». La transition d’un état d’inégalité à celui d’être consi-
déré comme un‧e égal‧e par autrui s’opère via le « masque de la per-
sonnalité légale et du statut politique accordé et garanti par la com-
munauté politique6 » qui vient mettre sur un pied d’égalité tous les
membres de la communauté politique. De cette égalité découle la pos-
sibilité pour les individus de reconnaître les droits d’autrui et d’agir po-
litiquement. L’action politique dépend donc de l’obtention du statut de
citoyen‧ne, sans laquelle il est difficile pour un individu en situation ir-
régulière d’exercer une influence sur les décisions politiques d’un État
qui ne reconnaît pas sa légitimité à appartenir à la communauté poli-
tique. Les conditions de possibilité du « droit d’avoir des droits » se

Phares | 76



Le refus de la citoyenneté comme moyen d’émancipation

résument à l’appartenance à « une communauté politique dans laquelle
nous sommes jugés non pas sur les caractéristiques qui nous définissent
à la naissance, mais sur nos actions et opinions, par ce que nous fai-
sons, disons et pensons7 ». En somme, le statut de citoyen, parce qu’il
inclut la personne qui l’obtient au sein d’une communauté politique,
est à l’origine de la reconnaissance de l’égalité des individus et, par
extension, de leurs droits.

L’exemple paradoxal de l’usage de la citoyenneté israélienne par
certain‧es Palestien‧nes pour défendre leurs droits illustre ce dernier
point. Considérons les individus ayant été déplacés et ayant reçu le
statut de « Déplacé‧es internes » (Internally Displaced Persons) mais
demeurant toujours en Israël après la guerre israélo-arabe de 19488.
Malgré la réticence de l’État israélien à reconnaître les droits des Pa-
lestien‧nes, certain‧es se sont vu‧es octroyer la citoyenneté israélienne
à la suite de l’application de la loi sur la nationalité de 1952 qui ac-
corde la citoyenneté israélienne aux résident‧es si, « immédiatement
avant l’établissement de l’État [ils ou elles] étai[en]t un‧e9 citoyen‧ne
palestinien‧ne […] [ils ou elles] se trouvai[ent] en Israël, ou dans une
région devenue territoire israélien après la création de l’État jusqu’au
jour de l’entrée en vigueur de la présente loi, ou [sont] entré‧e[s] lé-
galement en Israël au cours de cette période10 ». L’obtention de la ci-
toyenneté israélienne, outre le fait qu’elle s’ancrait dans un contexte de
loi martiale où la spoliation des terres palestiniennes par l’État israé-
lien s’amplifiait, a permis aux Palestinien‧nes de rester sur le sol israé-
lien sans craindre une expulsion. En effet, le statut de citoyen‧ne israé-
lien‧ne leur garantissait la libre circulation, donc les protégeait contre
les déplacements forcés. Par ailleurs, Areej Sabbagh-Khoury11 recense
plusieurs occurrences où la citoyenneté israélienne a été utilisée par
des individus déplacés comme un outil de résistance et d’émancipation
contre le pouvoir du régime israélien. Par exemple, des habitant‧es des
villages de Iqrit et Bir’im sont retourné‧es sur des terres qui leur avaient
été confisquées en usant de leur statut de citoyen‧ne pour contester leur
dépossession. Dans le cas d’Iqrit, en 1951, les Palestinien‧nes ont mené
et gagné plusieurs actions en justice qui ont finalement abouti à la re-
connaissance de leur droit à la reconstruction de leurs propriétés et à

Phares | 77



Citoyenneté et exclusion

organiser des cérémonies religieuses sur place. Dans le cas de Bir’im,
les habitant‧es ont saisi la Cour Suprême israélienne en 1953 et ont
mené des mouvements de protestation contre leur dépossession. « Les
habitant‧es de ces deux villages et d’autres villages déplacés ont depuis
lors utilisé la citoyenneté pour pratiquer un retour symbolique […] jus-
qu’à ce jour – [ils ou elles] organisent des célébrations et des activités
sociales, religieuses et politiques dans les villages12 ». L’emploi de la
citoyenneté se révèle donc efficace comme levier d’action pour faire
respecter les droits que l’État est tenu d’observer sitôt qu’il confère ce
statut.

Ainsi, la citoyenneté peut s’avérer un moyen de protestation et
d’émancipation du fait de sa dimension protectrice qui confère à la per-
sonne qui en est dotée des droits que l’État et la communauté politique
doivent respecter. Néanmoins, quand l’acquisition de la citoyenneté
s’inscrit dans un contexte colonial ou impérialiste, elle peut devenir
une source d’oppression.

2. La citoyenneté imposée : une source d’oppression dans un contexte
impérialiste ou colonial

Au regard de la formulation d’Arendt, la citoyenneté apparaît
comme le garant de la jouissance des droits civils et politiques. Ce-
pendant, lorsqu’elle est imposée par un État colonial ou impérialiste,
en sus de ne plus remplir cette fonction, elle peut aussi être une forme
d’oppression : l’impérialisme culturel.

2.1. Droits et devoirs de la citoyenneté imposée : deux poids, deux me-
sures

Tout d’abord, considérons ce qu’implique le statut de citoyen pour
l’individu qui le reçoit. Il permet notamment de jouir de droits en étant
protégé‧e des actions des membres de la communauté politique et de
l’État. Cependant, ses retombées ne se limitent pas au « droit d’avoir
des droits ». Selon la conception contributive de la citoyenneté, par
exemple, c’est la contribution du ou de la citoyen‧ne à la communauté
politique détermine sa jouissance de droits civils et politiques. En ce
cas, le respect de devoirs est essentiel à la définition de la citoyenneté.

Phares | 78



Le refus de la citoyenneté comme moyen d’émancipation

Ainsi, est sujet de droit, l’individu qui répond aux exigences qui lui
sont imposées, par exemple, en versant une contribution financière via
l’impôt ou un service.

Néanmoins, dans un contexte colonialiste et impérialiste, la
citoyenneté des membres individuels d’une communauté politique
qui a été occupée ou annexée se révèle un fardeau pour certain‧es
citoyen‧nes. En effet, elle peut être l’objet d’une instrumentalisation
par l’État impérialiste ou colonisateur13 qui s’en sert pour soumettre
les individus des territoires conquis à ses lois et marquer une différence
de statut entre ancien‧nes et nouveaux‧elles citoyen‧nes. De fait, la ci-
toyenneté nouvellement acquise n’efface pas l’ancienne appartenance
à une communauté politique et n’offre que des droits civils et politiques
limités. Dans le cadre de l’occupation et de l’annexion de certaines
régions de l’Ukraine par la Russie, l’assimilation forcée passe par
l’imposition de la citoyenneté russe aux habitant‧es des territoires en
question. Depuis 2018 le nombre de naturalisations russes accordées
à des Ukrainien‧nes a fortement augmenté, ce qui témoigne d’une
campagne russe de naturalisation forcée et de « passeportisation14 ».
Dans les territoires annexés, elle est automatique, c’est-à-dire tous‧tes
les résident‧es sont considéré‧es comme citoyen‧nes russes15. En
revanche, dans les régions occupées, elle doit faire l’objet d’une
demande de la part de l’individu, souvent obtenue sous la pression ou
par coercition. Cette dernière se manifeste entre autres par la destruc-
tion de passeports ukrainiens obligeant à choisir entre la citoyenneté
russe ou l’apatridie ou encore l’imposition de la citoyenneté russe aux
nouveau-nés des territoires occupés ou annexés16. Pour autant, même
si les Ukrainien‧nes abandonnent leur citoyenneté d’origine pour une
citoyenneté russe, cela ne leur donne pas accès aux mêmes droits que
les citoyen‧nes russes. Les Ukrainien‧nes naturalisé‧es sur demande se
voient offrir une citoyenneté diminuée : le droit de vote aux élections
russes n’est pas respecté faute de bureaux, les bulletins numériques
pris en compte sont susceptibles d’être falsifiés17, les pensions d’aide
russes et l’accès aux soins étaient encore restreints avant septembre
202218. Un parallèle peut être tracé entre la situation ukrainienne et les
différentes catégories de citoyenneté en vigueur dans l’empire colonial

Phares | 79



Citoyenneté et exclusion

français de la Troisième République qui a réintroduit une différencia-
tion entre nationalité et citoyenneté pour les habitant‧es des colonies19.
Il existait deux catégories de nationalité qui donnaient accès à plus ou
moins de droits : les citoyens Français bénéficiant des droits que leur
garantit leur citoyenneté et les « indigènes » aussi appelés « sujets ».
Ces derniers étaient soumis à la loi française sans pour autant avoir le
droit d’exercer leur souveraineté. Nous retrouvons cette catégorisation
dans l’exemple ukrainien où les individus naturalisés russes sont
privés de droits civils et politiques. En outre, si les droits civils et
politiques liés à la citoyenneté russe ne sont pas respectés, à l’inverse,
les devoirs s’appliquant aux citoyen‧nes russes comme l’impôt sur le
revenu et la mobilisation des résidents masculins dans l’armée russe20,
doivent être remplis par les Ukrainien‧nes nouvellement naturalisé‧es.

Ainsi, lorsqu’elle est imposée, la citoyenneté n’offre pas nécessai-
rement un égal accès aux droits civils et politiques et peut contraindre
les individus à des devoirs auxquels ils n’ont pas consenti. Néanmoins,
la dimension oppressive de la citoyenneté ne s’arrête pas là. En effet, la
citoyenneté peut aussi être constitutive d’une part de l’identité collec-
tive et personnelle, ce qui confère à l’autorité qui l’octroie un pouvoir
sur la façon dont les groupes perçoivent leur identité.

2.2. Citoyenneté et impérialisme culturel : entre invisibilisation et al-
térisation

La citoyenneté imposée peut être envisagée comme une oppres-
sion qui se manifeste sous la forme d’un impérialisme culturel, lequel
s’appuie sur le lien existant entre citoyenneté et identité.

Tout d’abord, citoyenneté et identité collective partagent deux
points communs. D’une part, toutes deux s’articulent autour de la
notion de reconnaissance. En effet, l’identité est un concept rela-
tionnel : son existence nécessite la présence d’autrui puisqu’elle est
façonnée par les rapports sociaux et « présuppose la reconnaissance
dialogique de l’autre [et] l’identification dans le sens où les individus
reconnaissent des attributs ou des propriétés chez l’autre qui sont
interprétés comme identiques ou au moins similaires21 ». L’identité est
donc constituée de la conception de soi de l’individu qui tient compte

Phares | 80



Le refus de la citoyenneté comme moyen d’émancipation

de ses relations aux autres et de l’incorporation de la perception
de son soi par les autres. Charles Taylor affirme que puisque nos
identités se forment en tenant compte de nos rapports sociaux, il se
peut qu’elles soient déformées par une reconnaissance incorrecte,
voire par une non-reconnaissance : « La non-reconnaissance ou la
reconnaissance erronée peuvent causer du tort, constituer une forme
d’oppression, emprisonner quelqu’un dans un mode d’existence faux,
déformé et réducteur22 ». La citoyenneté aussi est liée à la notion de
reconnaissance, étant donné qu’Arendt montre que la citoyenneté est
le statut juridique qui officialise la reconnaissance d’autrui comme
être égal à soi par la communauté politique. En outre, l’identité et la
citoyenneté sont « marqueurs de groupe23 ». De fait, « la citoyenneté
distingue les membres d’une collectivité des autres, ainsi que les
membres d’une collectivité des non-membres. L’identité distingue
les groupes les uns des autres et permet la constitution de groupes en
tant que cibles d’assistance, de haine, d’animosité, de sympathie ou
d’allégeance24 ». Ainsi, citoyenneté et identité collective, culturelle
ou nationale, marquent l’appartenance d’une personne à un groupe
social sur le fondement d’une reconnaissance par l’autre, soit en
tant qu’égal politique, soit en tant qu’individu partageant un statut
social, une histoire ou un vécu communs. Nous reprenons l’expression
« groupe social » d’Iris M. Young. Ce dernier n’est pas défini par « un
ensemble d’attributs partagés, mais par un sentiment d’identité25 ».
Cette conception du groupe social nuance la définition de l’identité
d’Isin que nous avons mentionnée en laissant davantage de place à
sa dimension relationnelle. Dès lors, les groupes sociaux ne peuvent
exister qu’en relation les uns avec les autres dans la mesure où chaque
groupe se construit en vertu d’une expérience commune qui conduit
à une différenciation26. Un exemple de groupe social pourrait être
les Wendat, non pas à cause d’une origine ethnique commune mais
parce que ce groupe partage une histoire commune et se reconnait en
tant que tel. Néanmoins, il reste possible qu’un groupe social n’ait
pas conscience d’en être un. Il est alors défini par un autre groupe
social qui « exclut et catégorise (label) une catégorie de personnes,
et les personnes étiquetées ne se comprennent que lentement comme

Phares | 81



Citoyenneté et exclusion

membres du groupe, sur la base de leur oppression commune27 ».
Cette désignation exogène du groupe, c’est-à-dire ne provenant pas
des membres du groupe eux-mêmes, survient généralement dans un
contexte d’oppression où les membres de groupes sociaux dominants
circonscrivent les appartenances et définissent les identités.

Afin de définir le terme « oppression », nous nous appuyons sur
la distinction conceptuelle entre oppression et domination opérée par
Young. La domination est d’abord définie comme les « conditions ins-
titutionnelles qui empêchent les personnes de participer à la détermina-
tion de leurs actions ou des conditions de leurs actions28 ». Par consé-
quent, la domination intervient dès que certains individus décident uni-
latéralement des actions des autres, par exemple dans les relations hié-
rarchiques dans le monde du travail. De l’autre côté, l’oppression

consiste en des processus institutionnels systématiques qui em-
pêchent certaines personnes d’apprendre et d’utiliser des com-
pétences satisfaisantes et exhaustives dans des contextes socia-
lement reconnus, ou en des processus sociaux institutionnalisés
qui inhibent la capacité des personnes à s’engager (play with) et
à communiquer avec d’autres ou à exprimer leurs sentiments et
leur point de vue sur la vie sociale dans des contextes où d’autres
peuvent les écouter29.

En sus de violences et de l’exploitation, l’oppression s’exprime en
partie sous la forme de suppositions inconscientes et de réactions im-
briquées dans le quotidien qui se manifestent généralement dans les
injustices au sein des « interactions ordinaires, les stéréotypes média-
tiques et culturels et les caractéristiques structurelles des hiérarchies
bureaucratiques et des mécanismes de marché30 ». En d’autres termes,
un individu en situation d’oppression subit des contraintes produites di-
rectement ou indirectement par des relations de domination alors qu’un
individu en situation de domination ne subit pas nécessairement une
oppression. Young identifie cinq formes d’expression de l’oppression :
l’exploitation économique, la marginalisation, l’impuissance, l’impé-
rialisme culturel et la violence31. L’impérialisme culturel requiert notre
attention en particulier, puisqu’il peut prendre la forme d’une citoyen-
neté imposée et ainsi faire de cette dernière, une source d’oppression.

Phares | 82



Le refus de la citoyenneté comme moyen d’émancipation

L’impérialisme culturel est défini par la façon dont « les significations
dominantes d’une société rendent invisible la perspective particulière
d’un groupe et en même temps le stéréotypent et le désignent comme
l’Autre. L’impérialisme culturel implique l’universalisation de l’expé-
rience et de la culture d’un groupe dominant et son établissement en tant
que norme32 ». En d’autres termes, les groupes sociaux subissant l’im-
périalisme culturel de la majorité sociale sont concomitamment mar-
qués par des clichés entretenus par les groupes dominants et rendus
invisibles du fait de l’ignorance volontaire de leurs discours ou d’une
incompréhension33. Dans le cadre de notre objet d’étude, nous obser-
vons que l’imposition d’une citoyenneté se révèle être une forme d’op-
pression particulière, l’impérialisme culturel, pour deux raisons.

Dans un premier temps, lorsque la citoyenneté est octroyée sans
consentement, elle témoigne du marquage de groupe caractéristique
de l’impérialisme culturel. D’abord, l’acquisition involontaire de la ci-
toyenneté représente un échec de l’universalisme : le plus souvent, son
extension aux nouveaux‧elles membres de la communauté politique
n’efface pas les stigmates qui leur étaient attribués avant leur inclusion
forcée. Par ailleurs, dans un contexte impérialiste ou de colonisation, la
citoyenneté ne garantit pas un égal accès aux droits civils et politiques
de la communauté politique nouvellement intégrée. Les nouveaux‧elles
détenteur‧ices du statut de citoyen‧ne restent donc marqué‧es par leur
appartenance a posteriori à la communauté politique qui sert de pré-
texte pour entraver la jouissance pleine et entière de leurs droits civils
et politiques pourtant rattachés à la citoyenneté. En conséquence, les
groupes sociaux opprimés ne sont pas en mesure de faire valoir leurs
revendications étant donné l’absence de droits politiques.

Ainsi, dès lors qu’une citoyenneté est imposée à un groupe so-
cial, qu’elle conduise à un déficit de droits civils et politiques ou non,
elle constitue une source d’oppression. Cette source d’oppression prend
notamment la forme d’un impérialisme culturel puisqu’elle marque et
stigmatise les nouveaux‧elles acquisiteur‧ices. Cependant, l’imposition
de la citoyenneté ne se limite pas à entretenir la stigmatisation des
groupes qui n’ont pas consenti à être assimilés à la communauté po-
litique : elle les invisibilise. En effet, l’imposition de la citoyenneté

Phares | 83



Citoyenneté et exclusion

implique également l’invisibilisation des identités culturelles des per-
sonnes qui la subissent.

Dans un second temps, la portée universaliste de la citoyenneté qui
a pour vocation initiale de gommer les différences entre ancien‧nes et
nouveaux‧elles membres finit par tomber dans l’écueil de l’invisibili-
sation de celles et ceux qui se sont vu imposer ce statut juridique et
politique. Dans le cas de l’imposition de citoyenneté, l’invisibilisation
passe d’abord par une assimilation forcée à la communauté politique
à l’origine de l’oppression. En effet, les nouveaux‧elles membres de la
communauté politique paient le prix de cette citoyenneté non consentie
puisque dès que ces individus se voient octroyer le statut de citoyen‧ne,
ils doivent abandonner les traits culturels qui constituaient les soubas-
sements de leur identité collective. Young, en faisant référence aux po-
litiques d’assimilation des peuples autochtones des années 1950 aux
États-Unis, affirme que « de nombreuses identités indiennes distinctes
ont disparu, les groupes indiens ayant fusionné ou réorganisé leurs re-
lations les uns avec les autres sous l’oppression des politiques menées
par les Blancs34 ». En cela, la citoyenneté contient en elle-même une di-
mension normative. Une certaine figure du citoyen ou de la citoyenne
est érigée en modèle répondant aux critères de la culture dominante.
En imposant la citoyenneté, l’État somme les nouveaux‧elles membres
d’embrasser un ensemble de valeurs qui n’est pas le leur – explicite-
ment par des tests de connaissance de la culture du pays ou implici-
tement par une fausse « neutralité libérale » qui suppose l’adhésion à
des valeurs qui sont propres à l’État mais qui sont présentées comme
universelles. Comme le souligne Young,

puisque seulement les expressions culturelles du groupe domi-
nant sont largement disséminées, leurs expressions culturelles
deviennent le normal ou l’universel et donc l’irremarquable.
Compte tenu de la normalité de ses propres expressions
culturelles et de son identité, le groupe dominant construit les
différences que certains groupes présentent comme un manque
et une négation35.

Dans ce contexte, il est contestable d’affirmer que la citoyenneté
rendrait possible une égalité parmi les membres de la communauté

Phares | 84



Le refus de la citoyenneté comme moyen d’émancipation

politique. La soi-disant égalité ne se réalise jamais pleinement étant
donné qu’elle laisse davantage la place à une assimilation forcée qui
se déguise en universalisme plutôt qu’à une véritable égalité où les dif-
férences culturelles sont respectées. Les citoyen‧nes involontaires, du
fait de leurs différences culturelles, ne sont donc pas complètement re-
connu‧es comme des membres de la communauté politique. Leurs dis-
cours et leurs expériences sont alors invisibilisés : « L’invisibilité sur-
vient lorsque les groupes dominants ne reconnaissent pas la perspective
incarnée par les expressions culturelles [des groupes opprimés] en tant
que telle. Ces expressions culturelles dominantes n’accordent souvent
que peu de place à l’expérience des autres groupes, se contentant tout
au plus de les mentionner ou d’y faire référence de manière stéréoty-
pée ou marginalisée36 ». Ce danger latent de l’uniformisation dans la
recherche de l’égalité dans la citoyenneté a été perçu par Arendt puis-
qu’elle soutient que l’égalité des membres de la communauté politique
permise par la reconnaissance de la citoyenneté ne doit pas tomber dans
l’écueil d’une volonté d’uniformisation ethnique ou culturelle des in-
dividus. La citoyenneté ne devrait donc pas mener à l’uniformisation
et à la négation des différences culturelles, mais c’est pourtant ce qui
advient lorsqu’elle est imposée.

En définitive, non seulement l’acquisition subie de la citoyenneté
ne garantit pas une jouissance de droits, mais elle peut conduire à un
système discriminatoire entre nouveaux‧elles et ancien‧nes membres de
la communauté politique. Droits et devoirs ne sont pas équivalents entre
les deux groupes dont la frontière est perpétuellement entretenue par un
impérialisme culturel. En conséquence, l’imposition de la citoyenneté
devient une forme d’oppression qui peut mener à une stigmatisation
et à une altérisation des groupes sociaux opprimés puisqu’elle définit
et construit de l’extérieur l’identité des individus à qui elle s’applique.
En outre, elle invisibilise les groupes en situation d’oppression à tra-
vers l’universalisation des pratiques et normes culturelles des groupes
sociaux dominants, ce qui occasionne la non-reconnaissance des dis-
cours et expériences qui pourraient aller à l’encontre des discours à
l’origine de la stigmatisation. Par exemple, la juriste Patricia Monture-
Angus dans Thunder in my soul : a Mohawk woman speaks, affirme

Phares | 85



Citoyenneté et exclusion

que les Premières Nations ont dû délaisser leur système juridique. Se-
lon Monture-Angus, la loi canadienne de 1982 sur le droit coutumier
autochtone ne fait que reproduire la conception juridique occidentale.
Cette dernière repose avant tout sur la présomption d’un conflit entre
les parties tandis que la justice des Premières Nations est fondée sur
le consensus. Cette non-reconnaissance des différences culturelles ou
de culture juridique et cette assimilation qui s’immisce jusque dans le
domaine juridique lui permet de conclure que « les ”droits coutumiers”
ne sont qu’une loi canadienne emballée dans un joli papier cadeau. Ce
n’est qu’en surface qu’ils semblent ”indiens”. Une fois que vous les
examinez attentivement, il est évident qu’il ne s’agit pas de la manière
dont les Premières Nations ”font le droit”37 ».

À ce titre, la citoyenneté imposée peut être considérée comme une
source d’oppression puisqu’elle entrave « la capacité des personnes à
s’engager (play with) et à communiquer avec d’autres ou à exprimer
leurs sentiments et leur point de vue sur la vie sociale dans des contextes
où d’autres peuvent les écouter38 ». Enfin, il apparaît que pour parvenir
à s’extraire de l’oppression causée par l’imposition de la citoyenneté,
le refus de cette dernière pourrait être envisagé comme porte de sortie.
Néanmoins, il nous reste à comprendre comment ce geste, dont l’objec-
tif est de marquer une différence, devient un recours pour revendiquer
des droits.

3. Le refus de citoyenneté comme moyen d’émancipation
Face à une citoyenneté qui peine à mettre sur un pied d’égalité tous

les membres de la communauté politique surtout dans un cadre colo-
nisateur ou impérialiste, une solution se profile : celle du refus de ci-
toyenneté comme action collective de critique de l’État et d’affirmation
d’une souveraineté territoriale propre. Le refus de citoyenneté de cer-
tains peuples autochtones a eu lieu à plusieurs reprises et à plusieurs
époques. Ce dernier a été particulièrement documenté et commenté et
c’est pourquoi nous choisissons de l’étudier.

Phares | 86



Le refus de la citoyenneté comme moyen d’émancipation

3.1. Refuser une citoyenneté…
Tout d’abord, l’impérialisme culturel n’est pas uniquement une

contrainte qui pèse sur les groupes sociaux opprimés. En effet, de
celui-ci émerge l’expérience d’une « double conscience », un concept
que Young reprend à Du Bois39, les groupes opprimés, en réponse
aux stéréotypes et à leur altérisation « refuse[nt] de coïncider avec ces
visions dévalorisées, objectivées et stéréotypées d’[eux]-même[s]40 ».
Cette double conscience peut être à l’origine d’une émancipation des
membres de groupes sociaux victimes de l’oppression. Nous entendons
par émancipation les agissements et pensées qui mènent à un boulever-
sement de l’ordre social établi et entretenu par les groupes dominants.
En d’autres termes, l’émancipation prend la forme d’un empowerment
tel que conceptualisé par Young, c’est-à-dire « un processus dans le-
quel des personnes individuelles, relativement impuissantes, engagent
un dialogue les unes avec les autres et parviennent ainsi à comprendre
les sources sociales de leur impuissance41 ». L’émancipation est
une opération qui se réalise difficilement seul‧e considérant qu’elle
nécessite une part de courage : elle expose l’individu qui l’entreprend
à des sanctions et les chances d’échouer sont grandes étant donné que
l’oppression demeure une forme de domination systémique. Une autre
difficulté réside dans le fait que l’émancipation provoque une rupture
chez l’individu « du fait qu’il en vient à remettre en cause une partie
de son identité, avec ses certitudes et repères sécurisants42 ». Aussi
l’émancipation repose-t-elle sur la capacité des individus opprimés à
se constituer en tant que collectif avec un intérêt commun, celui de
lutter contre l’altérisation et la stigmatisation. Au demeurant, cette
vision de l’émancipation véhiculée par Young, même si elle établit
que l’autonomisation collective est une condition nécessaire à l’auto-
nomisation individuelle43, ne nous permet pas de comprendre quelles
en sont les raisons. Amy Allen pallie cette carence en se fondant sur
les écrits de Jane Mansbridge : « l’empowerment collectif est une
condition de possibilité pour l’empowerment individuel [puisque] les
mouvements sociaux collectifs génèrent des ressources conceptuelles
et normatives44 ». L’émancipation ne doit donc pas être conçue comme
un phénomène uniquement individuel mais bien comme une prise de

Phares | 87



Citoyenneté et exclusion

conscience collective qui nécessite une mise en dialogue des vécus.
En regard de cette réflexion sur l’importance de l’émancipation

collective, l’une des perspectives envisagées pour la sortie de la si-
tuation d’oppression que représente l’imposition de la citoyenneté se
trouve être le refus de cette même citoyenneté. Ce dernier se caracté-
rise par un non-consentement à reconnaître et à être reconnu par l’État.
Nous n’utilisons pas le terme de résistance étant donné qu’il implique la
reconnaissance de la légitimité de l’État à l’origine de l’imposition de la
citoyenneté. En effet, selon Carole Mcgranahan citant Seymour45, « la
résistance implique de défier ou de s’opposer consciemment aux supé-
rieurs ”dans un contexte de relations de pouvoir différentielles”, alors
que le refus rejette cette relation hiérarchique et la réaffirme comme
une relation configurée tout à fait différemment46 ». Dans le cas du re-
fus de citoyenneté canadienne de certains peuples autochtones, le refus
de citoyenneté s’inscrit dans une volonté de contrer le colonialisme de
peuplement, essentiel à l’État canadien, qui a pour finalité l’acquisition
et l’exploitation du territoire pour ses ressources. Les peuples autoch-
tones vivant sur le territoire convoité représentaient, par conséquent, un
obstacle à franchir ou plutôt à « éliminer » via l’assimilation forcée se-
lon la formule de Patrick Wolfe : « en tant que technique d’élimination,
l’assimilation est plus effective que l’homicide ou le dispositif spatial
[i.e. l’éloignement et/ou le confinement]47 ». En effet, pour les autorités
dont l’objectif était d’éliminer les peuples autochtones, le déplacement
ne pouvait être une option étant donné qu’elle n’était que temporaire et
qu’elle revient à déplacer le problème puisque l’État aura bientôt be-
soin de nouvelles terres. Au contraire, l’assimilation se perpétue dans le
temps long et, en évitant de recourir à des méthodes d’élimination mas-
sives et directes, elle permet d’asseoir la légitimité de l’État canadien
qui se veut être reconnu comme un État de droit. Dès lors, l’imposition
de la citoyenneté comme technique d’assimilation forcée permettant à
l’État canadien de nier leur souveraineté territoriale ainsi que leur iden-
tité culturelle propre.

La critique de l’acquisition non consentie de la citoyenneté cana-
dienne ne date pas d’hier. Déjà en 1969, à travers la mise en place du
White Paper, le gouvernement canadien envisageait de supprimer le

Phares | 88



Le refus de la citoyenneté comme moyen d’émancipation

statut d’Indien, donc de faire automatiquement des membres des Pre-
mières Nations des citoyen‧nes canadien‧nes sans aucun droit différen-
cié. Quoique la prétention de cette loi était de mettre fin aux discrimina-
tions subies par les peuples autochtones, de nombreuses voix s’élèvent
contre elle, notamment celle d’Harold Cardinal. En promulguant cette
loi, l’État canadien viendrait abolir la condition spéciale des Premières
Nations, mettant ainsi en place un « programme à peine déguisé d’ex-
termination par l’assimilation48 ». Dès lors, l’assimilation, en ce qu’elle
nie les différences culturelles en les diabolisant et en les interdisant pour
asseoir l’autorité étatique, peut être catégorisée comme une forme de
génocide culturel. Toujours selon Cardinal, certes la Loi sur les Indiens
est très critiquable car source de discriminations, mais en conférant un
statut particulier aux autochtones, elle entérine les traités signés entre
le gouvernement canadien et les Premières Nations qui leur octroient
des droits spéciaux sur leurs terres.

Une seconde manifestation du refus de citoyenneté plus récente est
rapportée par Audra Simpson49. En 2010, en rentrant d’un voyage en
Bolivie, trois Mohawks membres de la communauté Kahnawà :ke se
sont fait arrêter par les autorités salvadoriennes parce qu’ils ont pré-
senté des passeports de la Confédération Haudenosaunee à la frontière.
Ces derniers ont refusé que le Canada leur fournisse des équivalents de
passeports canadiens afin de permettre leur retour. Ils ont finalement
attendu dix jours supplémentaires avant de pouvoir rentrer chez eux
grâce à leurs passeports de la Confédération iroquoise.

Ces exemples illustrent bien comment le refus de citoyenneté s’ins-
crit dans une démarche de contestation de la politique d’assimilation
de l’État canadien. Le dernier cas témoigne d’une intention créatrice
étant donné que les trois membres de Kahnawà :ke ne sont pas apa-
trides et revendiquent une appartenance à une autre nation. A l’aune
de ces exemples, le refus de citoyenneté n’est pas un acte individuel,
c’est avant tout une action collective, une conquête de droits et d’auto-
détermination. Il ne s’agit pas d’un geste purement négatif qui viendrait
balayer d’un revers de la main toute tentative de cohésion sociale. Le
refus de citoyenneté est aussi créateur de nouveaux espaces politiques,
notamment à travers l’affirmation d’une identité émancipatrice.

Phares | 89



Citoyenneté et exclusion

3.2. … pour faire valoir ses droits
En dernier lieu, le refus de citoyenneté parce qu’il échappe au

piège de l’assujettissement conceptualisé par Judith Butler rend
possible une auto-reconnaissance et l’affirmation de différences cultu-
relles, lesquelles ravivent une légitimité de souveraineté participant à
une émancipation aussi bien culturelle qu’économicopolitique.

Préalablement, n’oublions pas la « dimension psychique » de l’op-
pression qui pourrait contrecarrer la possibilité de faire du refus de ci-
toyenneté un geste émancipateur. Selon Judith Butler50, cette dimen-
sion psychique nommée assujettissement réside dans l’acceptation par
les groupes opprimés des normes imposées par les groupes dominants
dans le but d’obtenir leur reconnaissance. La reconnaissance occupe
une place prépondérante dans la construction de soi et surtout dans
la perception de soi en tant qu’être autodéterminé51 c’est-à-dire qui
échappe à la domination politique. C’est pourquoi les groupes sociaux
victimes d’oppression sont prêts à consentir à l’identité qui leur est attri-
buée. Par conséquent, l’affirmation de valeurs culturelles intrinsèques
à ces groupes, donc rendues péjoratives et vecteurs de discrimination,
peut contribuer à renforcer cette image négative de soi et renforcer leur
oppression. En revanche, parce que l’affirmation de l’identité via le
refus de citoyenneté ne reproduit pas mais rompt avec les préjugés et
stéréotypes charriés par l’impérialisme culturel, ce mouvement de re-
vanche contre un non-consentement, ne tombe pas dans l’écueil de la
subjection tel que décrit par Butler.

Face à l’échec de la reconnaissance, c’est-à-dire quand les indi-
vidus nouvellement citoyens ne sont pas reconnus comme les égaux
des citoyen‧nes des groupes sociaux dominants, une autre voie se des-
sine : celle de l’auto-reconnaissance. Ce chemin parallèle, Glen Coul-
thard le met en exergue en s’appuyant sur les propos de Frantz Fanon :
« la voie d’autodétermination s’appuie plutôt sur une forme quasi nietz-
schéenne d’auto-affirmation personnelle et collective. Au lieu de conti-
nuer à dépendre de leurs oppresseurs pour leur liberté et leur dignité,
les colonisé‧es doivent combattre leur aliénation/sujétion en contestant
le regard méprisant et le piège de l’assimilation de la reconnaissance
coloniale52 ». Il s’agit de ce que propose Simpson en distinguant la ci-

Phares | 90



Le refus de la citoyenneté comme moyen d’émancipation

toyenneté et l’appartenance, la première naissant davantage d’un senti-
ment, un vécu plutôt que d’une décision purement administrative dont
les critères sont le pur produit de la colonisation comme c’est le cas
de la seconde. Simpson propose une nouvelle forme de citoyenneté, la
« citoyenneté vécue53 » (feeling citizenship) : « Il s’agit de citoyennetés
alternatives à l’État, structurées dans l’espace actuel de reconnaissance,
d’affection et de sollicitude [care] intracommunautaires, en dehors des
logiques coloniales et impériales54 ». Ainsi, les groupes sociaux oppri-
més espèrent s’extraire des règles fixées par l’État canadien qui dictent
l’appartenance à une bande indienne fondée sur des critères qui n’ont
pour autre origine que celle d’une législation à vocation coloniale et im-
périale. À ce stade, il convient de distinguer le refus de citoyenneté et
la revendication d’un droit à l’autodétermination : le premier exprime
la volonté de ne pas reconnaître et de ne pas être reconnuꞏe par l’État,
tandis que la seconde affirme une souveraineté propre. Le refus peut
constituer la première étape vers cette revendication. Bien que notre
propos ne soit pas de développer en profondeur cette différenciation, il
est important de la mentionner pour comprendre que le refus n’est pas
un geste individuel, anarchiste ou nihiliste, mais bien l’expression col-
lective d’un non-assujettissement, préalable à l’affirmation d’une ap-
partenance à un autre groupe ou de la souveraineté d’un autre groupe.
En outre, le refus de citoyenneté signale le désir de marquer son appar-
tenance à un groupe, à cultiver l’idée d’une « nation-intérieure » c’est-
à-dire, un groupe qui a « formé des sociétés complètes et fonctionnelles
sur [son] territoire historique avant d’être incorporé dans un État plus
vaste55 ». La revendication de nation-intérieure laisse apercevoir l’ob-
jectif des peuples autochtones de reprendre le contrôle de territoires sur
lesquels la souveraineté leur a été déniée. Pour ce faire, l’affirmation
de distinction culturelle et d’une identité propre constitue la première
étape. En effet, selon Simpson, « ”se comporter comme les autres na-
tions” exige que les Kahnawakero :non conservent un sens aigu de leur
identité en tant que peuple distinct, avec des droits et des obligations
qui découlent de ce caractère distinctif. […] Ces tropes [être Indien et
avoir des droits] sont liés à la praxis sociale et culturelle en travaillant
au service de la construction et du maintien de l’identité des indivi-

Phares | 91



Citoyenneté et exclusion

dus mohawks56 ». De cette revendication de nation-intérieure, par le
biais de l’affirmation d’une identité culturelle intrinsèque, découle la
possibilité de réclamer une souveraineté sur leurs territoires ancestraux
puisque « la reconnaissance politique des peuples distincts implique
qu’ils puissent pratiquer leur culture et qu’ils puissent affirmer leur
propre culture publique dans laquelle ils expriment et affirment leur
spécificité. En outre, dans la mesure où les peuples sont distincts, ils
ont, à première vue, le droit de s’administrer eux-mêmes57 ». Le refus
de citoyenneté n’est donc pas seulement un acte négatif : en plus d’être
facteur d’émancipation, il offre la possibilité à celles et ceux qui en font
usage de « faire groupe ». En revendiquant une non-appartenance et un
non-consentement aux valeurs d’un État colonisateur, les autochtones,
en tant que nation-intérieure, font valoir leurs droits à une souveraineté
sur des terres qui leur ont été confisquées.

Au demeurant, à première vue, l’imposition de la citoyenneté
ne représenterait qu’un seul des cinq « visages » de l’oppression et
ne correspondrait qu’à l’aspect culturel de cette dernière. Le refus
de citoyenneté ne pourrait alors constituer l’unique moyen d’éman-
cipation pour les groupes sociaux opprimés dont la souveraineté est
niée par un État colonisateur ou impérialiste. En effet, l’oppression
se manifeste également par une dimension économicopolitique qui
ne peut être négligée. En ce sens, Nancy Fraser affirme que « les dis-
positions qui affirment positivement la culture des groupes opprimés
[…] sont beaucoup moins plausibles en tant que remède à la face
politico-économique. Pour remédier à cette face de l’oppression, il
faut des possibilités d’auto-développement58 ». Pour autant, le refus
de citoyenneté n’est pas uniquement une revendication de différence
culturelle se traduisant par l’affirmation de l’identité des groupes op-
primés. En réalité, l’opposition à la citoyenneté non consentie s’avère
également constitutive d’un moyen de réclamation de droits politiques
et économiques spécifiques qui passe par l’exigence légitime de
retrouver une souveraineté sur un territoire spolié.

Phares | 92



Le refus de la citoyenneté comme moyen d’émancipation

Conclusion
En définitive, la citoyenneté paraît d’abord comme un outil de pro-

tection des individus contre ce que peuvent l’État et les autres membres
de la communauté politique contre lui. En revanche, dès lors qu’elle
est imposée, elle peut constituer une source d’oppression pour les per-
sonnes qui la reçoivent sans consentement, puisqu’elle peut être l’ex-
pression d’un impérialisme culturel qui stigmatise et invisibilise les
nouveaux‧elles membres de la communauté politique. Ainsi, le refus
de citoyenneté se révèle un moyen d’émancipation dans la mesure où
il cristallise des revendications identitaires et territoriales qui, si elles
sont écoutées, pourraient donner lieu à une émancipation aussi bien
culturelle qu’économicopolitique.

1. Hannah Arendt, Les origines du totalitarisme : Eichmann à Jérusalem,
trad. Jean-Loup Bourget, Paris, Gallimard, coll. Quarto, 2002 (1951),
p. 599.

2. Ibid., p. 604.
3. Seyla Benhabib, « ”The right to have rights” : Hannah Arendt on the
contradictions of the nation-state », dans The Rights of Others : Aliens,
Residents, and Citizens, Cambridge, Cambridge University Press, coll.
The Seeley Lectures, 2004, p. 56. [Nous traduisons].

4. Ibid., p. 57.
5. Hannah Arendt, op. cit., p. 605.
6. Alison Kesby, The Right to Have Rights : Citizenship, Humanity, and
International Law, Oxford, Oxford University Press, 2012, p. 77‑78.

7. Seyla Benhabib, loc. cit., p. 59.
8. Wakim Wakim, « The ”Internally Displaced” : Seeking Return within
One’s Own Land» dans Journal of Palestine Studies, vol. 31, no 1 (2001),
p. 33.

9. Nous modifions les prochaines citations en adoptant l’écriture inclusive
par souci de cohérence avec le reste de l’article.

10. Nationality Law, 5712-1952, 6 LAWS OF THE STATE OF IS-
RAEL [LSI] 50 (7512-1951/52). Nous nous fions à la traduction
de Ruth Levush, « Israel : Nationality Law » dans The Law Li-
brary of Congress, 2013, p. 5. [En ligne], tile.loc.gov/storage-
services/service/ll/llglrd/2019669977/2019669977.pdf (Page consultée
le 12 mai 2025)

Phares | 93



Citoyenneté et exclusion

11. Areej Sabbagh-Khoury, « Citizenship as Accumulation by Disposses-
sion : The Paradox of Settler Colonial Citizenship » dans Sociological
Theory 40, no 2 (2022), p. 151‑78.

12. Ibid., p. 162.
13. Selon Lawrence Howard («Des différences entre l’impérialisme et le co-

lonialisme » dans Présence Africaine, no 2 (1961), p. 22.), les États im-
périalistes, « ne considèrent pas forcément comme inférieurs les peuples
dominés » et « n’ont […] que rarement cherché, […] à […] assimiler les
peuples étrangers », alors que «[l]es colonialistes entendent exercer leur
contrôle sur des peuples qu’ils jugent inférieurs quant à la culture ».

14. La naturalisation forcée désigne toute naturalisation non volontaire mas-
sive et accélérée tandis que la passeportisation a lieu spécifiquement dans
des territoires occupés mais non annexés. Fabian Burkhardt et al., Pas-
sportization, Diminished Citizenship Rights, and the Donbas Vote in Rus-
sia’s 2021 Duma Elections, TCUP Report, Cambridge, Harvard Univer-
sity, Ukrainian Research Institute, Temerty Contemporary Ukraine Pro-
gram, 2022, 25 p.

15. Fabian Burkhardt, « Russian Occupation in Ukraine » dans Ukrainian
Analytical Digest, no 3 (2023), p. 14.

16. Ibid., p. 16.
17. Fabian Burkhardt et al., loc. cit.
18. Id., op. cit., p. 15.
19. Emmanuelle Saada, Les enfants de la colonie. Les métis de l’Empire fran-

çais entre sujétion et citoyenneté, La Découverte, 2007, 336 p.
20. Fabian Burkhardt et al., loc. cit.
21. Engin F. Isin, Citizenship and Identity, Londres, Sage, coll. Politics and

Culture, 1999, p. 36.
22. Charles Taylor et al., Multiculturalism, Princeton, Princeton University

Press, 1994, p. 30.
23. Nous reprenons l’expression d’Isin, op. cit.
24. Charles Taylor et al., op. cit., p. 30.
25. Iris M. Young. Justice and the Politics of Difference. Princeton, Princeton

University Press, 2011 (1990), p. 57.
26. Id., « Polity and Group Difference : A Critique of the Ideal of Universal

Citizenship » dansEthics, Chicago, vol. 99, no 2 (1989), p. 261. « Je pense
que la différenciation des groupes est un processus inévitable et souhai-
table dans les sociétés modernes. Nous n’avons toutefois pas besoin de
trancher cette question. Je pars simplement du principe que notre société

Phares | 94



Le refus de la citoyenneté comme moyen d’émancipation

est aujourd’hui une société différenciée en groupes et qu’elle le restera
encore pendant un certain temps. Notre problème politique réside dans le
fait que certains de nos groupes sont privilégiés et d’autres opprimés ».

27. Id., op. cit., p. 59.
28. Ibid., p. 51.
29. Idem.
30. Iris M. Young, op. cit., p. 54.
31. Ibid., p. 61-76.
32. Ibid., p. 72 [nous soulignons].
33. Id., loc. cit., p. 262. «Les privilégié‧es ne sont généralement pas enclin‧es

à protéger et à promouvoir les intérêts des opprimé‧es, en partie parce que
leur position sociale les empêche de comprendre ces intérêts ».

34. Id., «SocialMovements and the Politics of Difference», dans JohnArthur
et Amy Shapiro (dir.),CampusWars, NewYork, Routledge, 1995, p. 219.

35. Id., op. cit., p. 72.
36. Ibid., p. 73.
37. Patricia Monture-Angus et Brenda Conroy, Thunder in My Soul : A Mo-

hawk Woman Speaks, Halifax, Fernwood Pub., 1995, p. 81.
38. Iris M. Young, op. cit., p. 51.
39. W. E. B. Du Bois, Les âmes du peuple noir, Paris, Rue d’Ulm, coll. Ver-

sions françaises, 2004 (1903), 339 pages.
40. Iris M. Young, op. cit., p. 73.
41. Id., « Punishment, Treatment, Empowerment : Three Approaches to Po-

licy for Pregnant Addicts » dans Feminist Studies, vol. 20, no 1 (1994),
p. 50.

42. Federico Tarragoni, Émancipation, Paris, Anamosa, coll. Le mot est
faible, 2021, p. 87.

43. Iris M. Young, loc. cit., p. 48 : «[l’empowerment] englobe à la fois l’au-
tonomisation individuelle et l’autonomisation collective, et suggère que
cette dernière est une condition préalable à la première ».

44. Amy Allen, « Power and the Politics of Difference : Oppression, Empo-
werment, and Transnational Justice » dans Hypatia, vol. 23, no 3 (2008),
p. 167.

45. Susan Seymour, « Resistance » dans Anthropological Theory, vol. 6, no 3
(2006), p. 305.

46. Carole Mcgranahan, « THEORIZING REFUSAL : An Introduction »
dans Cultural Anthropology, vol. 31, no 3 (2016), p. 323.

Phares | 95



Citoyenneté et exclusion

47. Patrick Wolfe, « After the Frontier : Separation and Absorption in US
Indian Policy » dans Settler Colonial Studies, vol. 1, no 1 (2011), p. 34.

48. Harold Cardinal, The Unjust Society, Vancouver, Douglas & McIntyre,
University of Washington Press, 1999 (1969), p. 1.

49. Audra Simpson, Mohawk Interruptus : Political Life Across the Borders
of Settler States, Durham, Duke University Press, 2014, 260 p.

50. Judith P. Butler, The Psychic Life of Power : Theories in Subjection, Stan-
ford, Stanford University Press, 1997, 218 p.

51. Glen S. Coulthard, op. cit., p. 36 : « la réalisation de soi en tant qu’agent
autodéterminé requiert non seulement le fait d’être reconnu‧e comme
agent autodéterminé, mais également par le fait d’être reconnu‧e
par une autre conscience de soi qui est elle aussi reconnue comme
autodéterminée ».

52. Ibid., p. 42.
53. Audra Simpson, op. cit., p. 174.
54. Ibid., p. 109.
55. Will Kymlicka, « American multiculturalism and the ”Nations within” »,

dans Duncan Ivison, Paul Patton, et Will Sanders (dir.), Political Theory
and the Rights of Indigenous People, Cambridge, Cambridge University
Press, 2000, p. 221.

56. Audra Simpson, « Paths toward a Mohawk nation : narratives of citizen-
ship and nationhood in Kahnawake », dans Duncan Ivison, Paul Patton, et
Will Sanders (dir.), Political Theory and the Rights of Indigenous People,
Cambridge, Cambridge University Press, 2000, p. 127.

57. Iris M. Young, « Hybrid democracy : Iroquois federalism and the postco-
lonial project », dans Duncan Ivison, Paul Patton, et Will Sanders (dir.),
Political Theory and the Rights of Indigenous People, Cambridge, Cam-
bridge University Press, 2000, p. 251.

58. Nancy Fraser, Justice Interruptus, New York, Routledge, 1997, p. 194.

Phares | 96



Le projet constitutionnel autochtone :
assimilation ou autodétermination?
ARIELLE NAVETTE, Université Laval

RÉSUMÉ : En raison de la jurisprudence de la Loi constitution-
nelle de 1982 du Canada, plusieurs communautés autochtones
se lancent dans la conception de leur propre constitution et de
leur propre code de la citoyenneté. C’est le cas, par exemple, de
la communauté anichinabée de Fort William. À la suite d’une
analyse conceptuelle et d’une analyse pragmatique, il apparaît
que cette démarche est à la fois une affirmation d’autodétermi-
nation et un signe d’une colonisation des savoirs juridiques ani-
chinabés par ceux canadiens. D’un côté, la conception d’une
citoyenneté et d’une constitution anichinabée fait disparaître
leur spécificité propre, qui est modifiée pour correspondre aux
conceptions libérales. De l’autre, elle permet de reconnaître un
statut d’égalité entre ces deux systèmes juridiques. Par consé-
quent, le modèle anichinabé gagne en pertinence et en légi-
timité, au même titre que la common law et les droits civils,
réintroduisant du même coup les revendications autochtones
dans l’espace public.

Introduction
Les relations entre les peuples autochtones et l’État canadien ont

profondément marqué l’histoire du Canada. Ces peuples ont survécu à
l’entreprise coloniale de l’Empire britannique, qui avait pour objectif
l’établissement des colons sur un territoire qui n’était pas auparavant
considéré comme le leur. Ces colons s’installaient tout en niant les sys-
tèmes de gouvernance des peuples qui y vivaient déjà et implantaient
leur système juridique et politique1

Au Canada, du point de vue colonial, la survie des peuples autoch-
tones constitue un défi d’envergure. Le 35e article de la Loi consti-

Phares | 97



Citoyenneté et exclusion

tutionnelle de 1982 du Canada reconnaît les droits ancestraux et les
droits issus des traités antérieurs en plus du droit inhérent à l’autonomie
gouvernementale2. Cette reconnaissance de la part de l’État canadien
émane d’une volonté de réconciliation avec les peuples autochtones,
de corriger les erreurs du colonialisme et de faciliter une transition de
la Loi sur les Indiens à l’autonomie gouvernementale. Rappelons que
la Loi sur les Indiens, adoptée en 1876 et dont l’essentiel est encore en
vigueur aujourd’hui, a pour objectif premier l’interprétation des traités
et la définition de l’identité Autochtone, la détermination des individus
ayant le droit d’être inscrits sur le registre du ministère des Affaires
autochtones et Développement du Nord Canada comme Autochtones3.
Au contraire, la Loi sur les Indiens « a placé sous le joug colonial le
peuple même dont elle était censée protéger les droits4 ».

Certaines communautés érigent actuellement leur propre constitu-
tion et leur code de la citoyenneté, par exemple celle Anichinabée de
la communauté Fort William. Une constitution (un ensemble de règles
fondamentales qui régissent une entité politique) et une citoyenneté (un
statut qui exprime la relation entre l’individu et l’institution gouverne-
mentale) autochtones s’insèrent dans une visée d’autodétermination et
de décolonisation. En d’autres mots, les peuples autochtones ont pour
but d’en retirer les éléments coloniaux et d’en faire des notions qui
reflètent leur identité. En revanche, la citoyenneté est une notion pro-
prement occidentale, donc fortement associée au mode de pensée ju-
ridique canadien. Considérant que le Canada est un État colonial, une
citoyenneté anichinabée représente-t-elle un outil pour la lutte à l’au-
todétermination ou constitue-t-elle un moyen d’assimilation  ?

Pour répondre à la question, l’argument défendu dans cet article est
que la citoyenneté anichinabée constitue tout autant un moyen d’assi-
milation qu’un outil pour l’autodétermination. D’une façon ou d’une
autre, la citoyenneté a une volonté assimilatrice, car elle suppose une
forme d’intégration civique à une identité commune, identité qui est
celle de la majorité5. Une citoyenneté « anichinabée » serait, d’un point
de vue théorique, une continuation du projet colonial et une colonisa-
tion des savoirs juridiques autochtones (partie 1). Cependant, si nous
entendons l’autodétermination comme non-domination, soit le fait de

Phares | 98



Le projet constitutionnel autochtone : assimilation ou autodétermination?

vivre en présence d’autres personnes sans qu’aucune ne la domine6,
en raison de l’héritage colonial de la « citoyenneté », il peut sembler
contre-intuitif d’entreprendre un mouvement d’autodétermination par
l’utilisation d’une notion coloniale. Pourtant, une citoyenneté anichina-
bée permet une reconnaissance de statut, qui est nécessaire pour mener
à terme leur lutte pour l’autodétermination (partie 2). Dans la suite de
ce texte, la notion d’autodétermination sera comprise selon la défini-
tion d’Iris Marion Young, donc comme non-domination. Plus précisé-
ment, l’autodétermination des peuples autochtones est le droit d’ériger
son propre modèle de gouvernance, qui leur permet d’identifier leurs
propres visées et d’établir leur propre conception de la vie bonne7.

1. La citoyenneté anichinabée comme la perfection du projet colonial
canadien

Le cœur de cette partie met en évidence qu’une citoyenneté anichi-
nabée serait un calque de la compréhension libérale et coloniale du droit
sur celui qui est autochtone. Autrement dit, une citoyenneté anichina-
bée représenterait l’accomplissement de la colonisation des savoirs et
des traditions juridiques de ce peuple, puisqu’ils échappent à la com-
préhension libérale, ce qui aboutit à une assimilation de leurs savoirs.

1.1. L’incompréhension mutuelle des modèles du droit autochtone et de
ceux libéraux s’explique par les différences fondamentales entre eux

La jurisprudence associée à l’article 35 de la Loi constitutionnelle
de 1982 vise une mise en dialogue des systèmes juridiques libéraux
et autochtones en vue d’une réconciliation entre l’État canadien et les
peuples autochtones. L’article en question va comme suit : « 35 (1) Les
droits existants — ancestraux ou issus de traités— des peuples autoch-
tones du Canada sont reconnus et confirmés8 ». L’objectif du gouver-
nement canadien est de « renouveler les relations de nation à nation, de
gouvernement à gouvernement et entre les Inuit et la Couronne avec les
peuples autochtones9 » et de promouvoir un affranchissement de la Loi
sur les Indiens vers une autonomie gouvernementale10. Notons que,
sans cette autonomie, les peuples autochtones figurent toujours sous le
joug de la Couronne. Ce partenariat entre les deux doit ainsi surmon-

Phares | 99



Citoyenneté et exclusion

ter le rapport de domination existant et les différences des modèles de
pensée qui les séparent. Cependant, les deux partis ne se comprennent
pas l’un l’autre, en raison de la différence fondamentale qu’il y a entre
leurs conceptions du monde respectives. Le fossé entre les deux est
désigné par Boaventura de Sousa Santos, spécialiste dans la destruc-
tion des systèmes de connaissances résultant d’un impérialisme cultu-
rel mené par les pays du Nord global, comme une ligne abyssale. Ce
penseur explique que la pensée moderne occidentale établit une forte
distinction entre ce qui appartient, d’un côté, au règne du visible et de la
pertinence et, de l’autre, au domaine de l’invisible et de l’indifférence.
Dans le domaine épistémique, cette ligne délimite les connaissances de
la manière suivante. D’une part, les savoirs classifiés comme vrais ou
faux sont les seuls qui figurent comme objets d’étude dignes de l’estime
de la science moderne. D’autre part, tout ce qui échappe aux exigences
scientifiques de vérification de fausseté ou de véracité, notamment les
croyances, les intuitions et les opinions, devient inexistant par sa non-
pertinence aux yeux de la science11. Une même logique binaire fait
surface dans le domaine juridique, où seul est visible ce qui est légal
ou illégal selon le système juridique d’un État officiel ou de la loi in-
ternationale. Ces dichotomies éliminent, voire rejettent, toutes réalités
qui se trouvent de l’autre côté de la ligne. Ces réalités situées de l’autre
côté deviennent ainsi invisibilisées12. La ligne abyssale rappelle la dif-
férence entre les systèmes juridiques allochtones et autochtones. Aux
yeux des non-autochtones, les connaissances autochtones se situent de
l’autre côté de la ligne, dans le domaine de la magie, du folklore, de
l’infondé et de l’indifférence13.

De plus, la ligne abyssale constitue une distinction métaphorique,
mais aussi physique. Nous pouvons penser aux réserves autochtones
au Canada, qui sont des espaces territorialement délimités où « l’étran-
geté » autochtone est restreinte et éloignée de la société libérale.
Cette dichotomie particulièrement prononcée se manifeste pleinement
lorsque nous comparons les cadres normatifs libéraux et anichinabés.
Le cadre libéral est choisi, car il représente la conception occidentale
de la citoyenneté que nous retrouvons au Canada.

Nous pouvons résumer celui-ci selon trois caractéristiques princi-

Phares | 100



Le projet constitutionnel autochtone : assimilation ou autodétermination?

pales. Tout d’abord, ce cadre normatif se distingue par son modèle axé
sur l’individu. Chaque personne est libre d’élaborer sa propre concep-
tion de la vie bonne, c’est-à-dire d’ériger ses propres fins de la manière
qu’elle le souhaite et selon ses propres intérêts. Ensuite, le principe de
liberté négative caractérise le libéralisme. La liberté négative corres-
pond à l’absence d’ingérence des autres14. Autrement dit, les individus
sont libres d’exercer leurs droits dans la mesure où ils n’enfreignent
pas ceux des autres. C’est ici que la notion de justice émerge. La jus-
tice correspond au respect et à la protection de l’autonomie, de la liberté
et de la dignité inhérente de chacun et de chacune15. La dernière est sa
nature constructiviste. L’état de nature est désordonné et anarchique,
ce qui requiert aux humains de construire une communauté politique
dans laquelle ils veulent vivre, ordonnée par un cadre binaire de droits
et d’obligations. Seuls les humains possèdent l’autonomie de vivre au-
trement que dans l’état de nature16.

Quant au cadre normatif anichinabé, c’est une conception centrée
sur les responsabilités à l’égard d’autrui. Plus précisément, aucune
création ne possède tous les dons, les talents en vue d’être pleinement
indépendant, sans jamais nécessiter de l’aide de ceux qui les entourent.
Le terme anichinabé miinigowiziwin signifie que toute chose a reçu un
don de la part du Créateur17. Les individus doivent donc se fier aux
autres, non seulement aux humains, mais aussi aux éléments du monde
naturel (c’est-à-dire les plantes, les animaux, les esprits, les roches, les
rivières, et les autres composants de la nature). En tant que créations,
tous sont imprégnés d’un ordre normatif inhérent, selon lequel elles
possèdent la responsabilité d’identifier, de développer et d’utiliser
leurs dons uniques pour venir en aide aux autres18. C’est le Créateur
qui donne cet ordre normatif, ce qui correspond à la loi sacrée. Cette
description s’appuie à la fois sur des textes de chercheurs anichinabés
et sur les documents émis par la communauté de Fort William.
Selon le code de la citoyenneté de cette communauté anichinabée, la
montagne sacrée nommée Anemki Wadjiw constitue le fondement
de leur citoyenneté. De cette manière, toute personne qui appartient
légitimement à Anemki Wadjiw a le droit d’être citoyen de la nation
anichinabée de Fort William. La citoyenneté correspond à la manière

Phares | 101



Citoyenneté et exclusion

dont les citoyen‧nes vivent ensemble et devient une question d’appar-
tenance à la Terre et au Créateur19. De plus, l’harmonie est l’objectif
du constitutionnalisme anichinabé, car elle est la condition sine qua
non de la liberté. L’harmonie se décrit comme l’interconnexion, la
communication et l’équilibre entre les créations20.

Les deux cadres présentés ci-dessus s’opposent d’une façon frap-
pante, non seulement par la manière de concevoir les relations entre les
humains et la Terre, mais aussi en ce qui concerne la source du droit.
L’une d’entre elles correspond à une fabrication rationnelle et humaine
alors que l’autre émane d’unemontagne sacrée. Pour revenir à la notion
de ligne abyssale, le système juridique anichinabé est une conception
illégitime du droit, puisqu’elle n’est pas conforme aux normes libé-
rales. Cette conception juridique se situe de l’autre côté de la ligne,
invisible, non pertinente et indigne d’être considérée au même titre que
la conception libérale. Ainsi, le système juridique libéral est valorisé et
est source d’autorité, alors que celui anichinabé est sans fondement et
inférieur21.

Du point de vue de l’État canadien, la présence de la ligne abyssale
entre les deux cadres normatifs complexifie les efforts de compréhen-
sion du droit autochtone. Le système juridique canadien suppose que
le sien est le seul étant légitime et analyse celui anichinabé sous les
verres de ses propres lunettes. En effet, l’approche adoptée est en fonc-
tion de ses propres attitudes, croyances et visions dumonde politique. Il
faut concéder que c’est une attitude relativement normale et commune.
Lorsque nous nous trouvons devant quelque chose dont nous ignorons
sa nature ou qui échappe à notre compréhension, nous allons tenter de
le comprendre selon nos propres acquis et nos propres connaissances.
Mais, de cette manière, la pensée libérale risque d’appréhender celle
anichinabée selon ses propres acquis et de la ramener sous les exi-
gences de la raison. Cette attitude rationaliste risque d’être source de
préjudices à l’égard de la pensée anichinabée. Le rationalisme demeure
sceptique à l’égard de tout modèle de pensée qui n’est pas ancré dans
la raison. Toutes normes, croyances et coutumes en plus des méthodes
d’acquisition de connaissance nécessitent des explications rationnelles
pour être justifiées22. En ce qui concerne les théorisations politiques,

Phares | 102



Le projet constitutionnel autochtone : assimilation ou autodétermination?

le point de vue rationaliste appréhende le monde et les problèmes poli-
tiques sous la loupe de la raison humaine, considérée par le rationalisme
comme étant la norme universelle. Le système juridique libéral, parce
qu’il se situe du « bon » côté de la ligne, est ainsi considéré comme le
centre de la connaissance légitime, voire « universelle ». Cette préten-
tion à l’universalité met en lumière une domination de la part de ce sys-
tème de connaissance et conçoit le rationalisme telle la norme de toute
connaissance. En effet, l’incompréhension a le loisir de rester d’un seul
côté (celui libéral). Tout ce qui n’est pas suffisamment rationnel tombe
dans la catégorie de superstition, de ce qui est défectueux et inférieur23.
À l’universel de la pensée moderne occidentale s’applique également
au monde politique. Toute forme de politique se trouve subordonnée à
cette exigence.

Sous cet angle, pour être considéré comme une source légitime
d’autorité et un véritable document juridique aux yeux du cadre libé-
ral, le code de la citoyenneté de Fort William doit répondre au critère
de rationalité. Or, la source de droit de cette communauté consiste en
la montagne sacrée, Anemki Wadjiw. Du point de vue du rationalisme,
qu’un ordre juridique ait comme source une chose non humaine et sa-
crée est irrationnel. Plus précisément, Anemki Wadjiw, comme assise
de la citoyenneté anichinabée, est, d’une part, exclue du discours ra-
tionnel et objectif et, d’autre part, reléguée au domaine du folklore et
de la magie. Notons que le code de citoyenneté de Fort William prend
tout de même la forme d’un véritable document juridique à l’image de
ceux que nous trouvons dans la tradition politique allochtone. Dans ce
cas, le cadre libéral considère la pensée anichinabée comme partielle-
ment légitime en raison de la forme, mais non en raison de son fond.

En ce qui a trait à la citoyenneté, telle que conçue par la tradi-
tion anichinabée, elle se définit comme une structure relationnelle entre
des individus interdépendants. C’est un concept qui émerge d’une pra-
tique de réciprocité et de responsabilités à l’égard de nos proches. Nous
avons vu plus haut que l’ordre normatif anichinabé est inhérent, où cha-
cun et chacune détient l’autorité de déterminer ses propres instructions
originelles, les lois du Créateur24. La citoyenneté est ainsi toujours en
devenir, puisqu’elle repose sur les relations avec les autres, relations qui

Phares | 103



Citoyenneté et exclusion

nécessitent des actes continus pour les entretenir. Cette compréhension
dynamique de la citoyenneté implique que les communautés politiques
ne sont ni fermées ni précisées, car il n’y a pas de distinction manifeste
entre les membres de la communauté politique et les autres25. Une telle
conception de la citoyenneté est à l’opposé de la conception libérale.
Celle-ci est statique en raison de sa nature contractuelle, qui établit les
droits et les obligations de toute personne qui consent au contrat social.
Les limites de la communauté politique sont ainsi clairement établies
autour des sujets de droits et d’obligations. Rappelons que la concep-
tion occidentale de la citoyenneté constitue un statut qui exprime la
relation entre l’individu et l’institution gouvernementale. Les textes ju-
ridiques, par exemple des constitutions et des traités, édictent les droits
individuels dont jouissent les citoyen‧nes. La constitution, quant à elle,
représente le fondement pour toute organisation, structure et opération
d’un gouvernement.

À la lumière de ce qui précède, il semble qu’une profonde incom-
préhension de la part des deux cadres normatifs au sujet de l’un et de
l’autre peut difficilement être évitée. Un fossé conceptuel s’établit entre
les deux, au point que chacun d’entre eux devra investir un véritable ef-
fort de compréhension en vue d’établir un dialogue. Pour y arriver, il
faut démontrer que les fondements de l’ordre juridique anichinabé sont
tout aussi légitimes que ceux de l’ordre juridique libéral canadien. La
démonstration de sa légitimité sera complexe, car le rationalisme éta-
blit le cadre normatif libéral comme la norme universelle. Cela étant dit,
est-il véritablement possible de conjuguer la notion libérale et statique
de la citoyenneté à celle anichinabée, en vue de concevoir une « ci-
toyenneté anichinabée »  ? Il semble qu’une telle conjonction de deux
termes, qui réfèrent à deux modèles de pensée distincts, devient vide
de sens.

1.2. Une citoyenneté anichinabée devient un prolongement de la colo-
nisation par la conjonction de deux termes appartenant à des registres
théoriques distincts et inégaux

Selon ce qui précède, une « citoyenneté anichinabée » réfère à deux
manières différentes de concevoir la communauté politique et les droits

Phares | 104



Le projet constitutionnel autochtone : assimilation ou autodétermination?

qui en découlent. La logique au cœur du système juridique anichinabé
correspond à la parenté (inawemaagan) ou les liens d’affiliation avec
des proches. Cette logique fixe des responsabilités familiales et des
relations entre des personnes radicalement interdépendantes. Dans la
tradition anichinabée, l’identité individuelle se dessine en fonction de
la participation et de l’engagement à sa communauté, soit par les re-
lations entretenues avec autrui. Autrement dit, la somme des diverses
relations (je suis la nièce de, je suis l’élève de, je suis la voisine de,
etc.) définit l’identité de chacun et de chacune. De cette façon, l’inter-
dépendance se dessine selon les liens qui unissent les personnes et non
dans le sens d’une autonomie individuelle26. Cette manière de conce-
voir l’identité reflète l’importance de l’interdépendance, au détriment
de la posture libérale qui considère les individus comme des agents in-
dépendants27 autres ». Ainsi, une vision holiste dumonde est promue28.
L’adhésion à la communauté, qui désigne tous ceux avec qui les choses
sur Terre possèdent des relations de réciprocité, représente ce que nous
pouvons considérer comme une « citoyenneté anichinabée ».

Du point de vue du cadre libéral, une telle notion possède en elle
une contradiction conceptuelle. Les liens de parenté et d’affinité ap-
partiennent au domaine de la vie familiale (la sphère privée). La sphère
publique, soit l’espace discursif et social où se créent les opinions po-
litiques, exclut tout ce qui relève de la famille et du sacré. En raison de
sa relégation dans la sphère privée, une «  citoyenneté anichinabée  »
n’a pas la même autorité juridique qu’une citoyenneté conçue selon le
sens libéral. C’est ce qui se passe dans la sphère publique qui est per-
tinent, alors que ce qui a lieu dans la sphère privée ne l’est pas. Les
problématiques dans la sphère privée se résolvent entre les membres
de la famille, alors que celles de la sphère publique se résolvent entre
les citoyen‧nes29. Cette séparation est analogue à celle dans la concep-
tion libérale du droit. D’un côté, le droit s’inscrit entre les personnes
de la société, alors que la morale concerne plutôt les relations interper-
sonnelles d’ordre privé.

De plus, caractériser l’appartenance à la communauté anichinabée
comme une citoyenneté dénature nécessairement le concept même de
parenté dans la tradition juridique anichinabée. Ce sont deux termes

Phares | 105



Citoyenneté et exclusion

distincts qui ne représentent pas le même type d’appartenance ni les
mêmes responsabilités ou devoirs. Évoquer une citoyenneté anichina-
bée renvoie de facto à la conception occidentale de la citoyenneté. La
parenté se fait ainsi englober, assimiler dans le concept libéral dominant
et présumé universel. Le concept d’appartenance selon la tradition ani-
chinabée perd sa spécificité et devient invisible, ce qui correspond aux
visées assimilatrices d’une entreprise coloniale. Ainsi, les relations de
parenté, tout comme les autres savoirs et traditions autochtones, conti-
nuent d’être subordonnées à d’autres, même de disparaître peu à peu.
La visée décoloniale concernant la création d’une « citoyenneté anichi-
nabée » aboutit sur un échec. La jonction des deux termes ne provoque
pas un retrait des éléments coloniaux, comme souhaité, mais plutôt une
colonisation des savoirs juridiques anichinabés.

Une telle invisibilisation n’est pas anodine, mais constitue une
forme d’oppression. Reprenons l’une des cinq formes d’oppression
conceptualisée par Iris Marion Young, celle d’impérialisme culturel.
Young décrit cette forme d’oppression comme vécue par un groupe
dont l’expérience et la situation sont invisibilisées dans la société en
général. Peu sont à l’écoute de la perspective du groupe invisibilisé
sur les événements sociaux qui les concernent de près ou de loin30.
L’universalisation de la culture du groupe dominant opprime un
groupe culturellement différent lorsque les membres de ce dernier
sont stéréotypés et marqués comme Autre, que ce soit par rapport
aux modes de vie ou aux valeurs31. Le groupe dominant considère
ses propres standards et expériences particulières comme normaux,
universels et neutres32. C’est pourquoi ce groupe ne partage pas et
ne reconnaît pas les expériences des groupes culturellement dominés,
car elles diffèrent du statu quo. Cette forme d’oppression se distingue
du simple impérialisme, car les personnes culturellement dominées
ne peuvent ériger leur propre conception du soi sans y intégrer les
stéréotypes imposés par la société dominante. Young propose comme
exemple l’homme blanc, qui peut vivre en tant que simple individu,
puisque la blanchité correspond au point non marqué à partir duquel
nous pensons la différence33, alors que les membres du groupe
opprimé sont confinés à une nature qui leur est octroyée34. Harold

Phares | 106



Le projet constitutionnel autochtone : assimilation ou autodétermination?

Cardinal, auteur et avocat cri, dénonce cette forme d’oppression vécue
par les peuples autochtones dans son œuvre séminale La tragédie des
Indiens du Canada. Il explique notamment que :

Les non Indiens du Canada forment une société ethnocentrique
qui contraint les autres cultures à semesurer selon son échelle de
valeurs. C’est un axiome de dire qu’un peuple donné considère
ses valeurs, son mode de vie, l’ensemble de sa culture comme
étant supérieurs à tout autre et cela, en l’affirmant de plus en plus
ouvertement. Et vous n’avez qu’à répéter souvent, qu’à rappe-
ler constamment à un individu donné son infériorité pour qu’il
accepte cette fausse image de lui-même qui lui est imposée35.

En conséquence, ces groupes vivent une forme d’injustice, car le
groupe dominant leur impose ses expériences et compréhensions de
la vie bonne tout en ignorant les leurs36, jugées comme inférieures ou
déviantes en raison de leur différence.

En d’autres mots, les voix des personnes anichinabées ne possèdent
aucune autorité et leur portée est remarquablement restreinte. Cette op-
pression se manifeste par la traduction des savoirs et des revendica-
tions autochtones dans le cadre normatif allochtone canadien et le vo-
cabulaire qui lui est associé pour être sérieusement écouté37. Sans cette
déformation des voix autochtones dans le cadre allochtone, cette pré-
sumée universalité rejette les revendications politiques et les savoirs
autochtones en raison de leur caractère non scientifique et folklorique.
Cette exigence de convenir au discours libéral transforme leurs voix.
En conséquence, elles ne sont pas entendues pour ce qu’elles sont. Pour
aller plus loin, leurs voix ne sont pas entendues à titre égal que celles des
autres Canadien‧nes, en raison de la ligne abyssale qui les discrédite.
Il semble qu’une telle oppression représente la perpétuation du projet
colonial canadien, soit de continuer à les considérer comme inférieurs
d’un point de vue juridique, politique et épistémique tout en imposant
celui adopté par le Canada sous le présupposé de l’universalité.

De cette façon, une citoyenneté anichinabée se réduit à une fa-
brication conceptuelle afin de rendre intelligible l’ordre juridique au-
tochtone aux yeux des allochtones. Une telle notion aboutit à une dé-
formation des liens d’appartenance anichinabée dans la logique libé-

Phares | 107



Citoyenneté et exclusion

rale. Autrement dit, ces liens d’appartenance, tel qu’annoncé par Fort
William dans son code de la citoyenneté, sont traduits et déformés
dans le langage libéral, en raison de ladite universalité et suprématie
de ce système de pensée. Selon cette réflexion, le code de la citoyen-
neté de Fort William devient un exemple criant d’une colonisation des
savoirs et des pratiques autochtones par le Canada. Ce document juri-
dique s’éloigne d’une façon ou d’une autre de la façon dont le peuple
anichinabé conçoit l’appartenance au groupe. Cette communauté af-
firme toutefois que ce document représente une nouvelle phase en vue
d’établir une loi juste qui gouverne les membres de Fort William38. Or,
l’adoption d’une visée de justice correspond en quelque sorte à une co-
lonisation des systèmes juridiques anichinabés, puisque c’est le modèle
libéral qui conçoit la justice comme visée, alors que le modèle anichi-
nabé vise l’harmonie. Ainsi, l’assimilation, dans le sens d’intégration
d’une minorité au sein d’une majorité en lui retirant son caractère dis-
tinctif, est visiblement à l’œuvre.

De plus, ce code a pour but de respecter la responsabilité des po-
pulations anichinabées de conserver leurs traditions politiques, comme
convenu dans le traité signé entre les Anichinabés et la Couronne (le
traité Robinson-Superior signé en 1850)39. Entre les États souverains,
les traités résultent d’une négociation entre différentes parties, délibé-
ration qui aboutit à un contrat caractérisant les conditions d’apparte-
nance à la communauté politique. Les traités sont de nature contrac-
tuelle entre nations40. Pour préciser, ces documents correspondent à
un accord d’échange entre parties prenantes pour leur bénéfice mutuel,
que ce soit pour des avantages migratoires ou économiques. En lui-
même, l’utilisation des traités entre les peuples autochtones et le Ca-
nada ne pose pas de problème. Cependant, si nous portons attention aux
livres d’histoire canadienne, la nature des traités entre les communau-
tés autochtones et l’État canadien ne correspond pas à celle présentée
ci-dessus. Selon Aaron Mills, chercheur et juriste anichinabé, ces trai-
tés correspondent à une autre forme de traité, celui d’assujettissement
constitutionnel41.

Avant cette forme de colonisation constitutionnelle, il est vrai que
les traités entre la Couronne et les peuples autochtones étaient de na-

Phares | 108



Le projet constitutionnel autochtone : assimilation ou autodétermination?

ture contractuelle, car ils s’effectuaient entre des nations. Ces contrats
visaient des relations amicales et reconnaissaient la nécessité de co-
ordonner les constitutions distinctes. Une certaine reconnaissance de
l’autonomie gouvernementale autochtone était promue. Toutefois, au
fil du temps, les traités ont cessé d’être considérés à leur juste valeur en
tant que document reconnaissant et protégeant les droits autochtones.
Les traités sont ainsi devenus au contraire un moyen permettant la co-
lonisation agricole et l’accès aux terres du Nord canadien42. De plus,
en raison des logiques constitutionnelles respectives, la notion libérale
de traité remplace celle autochtone en faveur des intérêts libéraux. Se-
lon Mills, ces derniers visent la promotion de ses intérêts personnels,
alors que les intérêts anichinabés tendent à la promotion des intérêts
qui émanent de relations saines entre les parties contractantes43. Par
exemple, les traités anichinabés visent à approfondir les connexions
d’entraide et à se reconnaître comme de la parenté. Les parties ne s’es-
timent pas comme des membres d’un contrat, mais plutôt comme des
formes particulières de parenté, toujours en relation44.

Encore une fois, la relation asymétrique entre les deux modèles du
droit est évidente. Du point de vue libéral, il peut sembler naïf, voire ab-
surde que les peuples autochtones ne visent pas la promotion de leurs
propres intérêts. De cette façon, le point de vue libéral considère les
peuples autochtones comme inférieurs, qu’ils ne peuvent pas se gou-
verner par eux-mêmes, car ils n’adoptent pas la norme habituellement
admise. Cette dynamique, que nous retrouvons dans la conception de la
ligne abyssale et dans la présumée universalité du système juridique li-
béral, provoque l’assujettissement du constitutionnalisme autochtone.
Ici, le colonialisme est au niveau juridique. Pour reprendreMills, le Ca-
nada établit donc une domination constitutionnelle tout en proclamant
que les traités correspondent au premier sens décrit précédemment, soit
celui contractuel entre nations. Le constitutionnalisme autochtone dis-
paraît et devient ineffectif. Nous rappelons que cette forme de constitu-
tionnalisme, tel que le conçoit Mills, correspond à l’établissement d’un
ordre social qui garantit la liberté de ses membres. Ce qui les unit est
la pratique continue d’aide mutuelle (wiidookodaadiwin)45. De cette
façon, la jurisprudence de la Cour suprême du Canada en lien avec

Phares | 109



Citoyenneté et exclusion

l’article 35 de la Loi constitutionnelle de 1982 (par exemple les arrêts
Calder, Delgamuuk et Sparrow) ne font que reconnaître la différence
autochtone au sein d’un ordre constitutionnel libéral et colonial, et non
reconnaître le système juridique autochtone pour ce qu’il est.

Adopter une perspective juridique nous permet d’analyser les op-
portunités offertes aux peuples autochtones par l’État canadien en fonc-
tion de l’article 35 de la Loi constitutionnelle de 1982. C’est par une
analyse théorique que nous observons la perpétuation de la relation asy-
métrique entre les deux modèles du droit. Effectivement, la reconnais-
sance d’un droit inhérent à l’autonomie gouvernementale est insuffi-
sante sans une meilleure compréhension des savoirs juridiques autoch-
tones. Une revitalisation de la façon d’approcher les connaissances ju-
ridiques autochtones de la part de l’État canadien mérite d’avoir lieu,
afin de privilégier une attitude d’ouverture et non d’assimilation. De
cette manière, son effort de réconciliation correspond à une véritable
volonté de reconnaissance de la diversité juridique. Sinon,malgré la vo-
lonté réconciliatrice du Canada, les efforts juridiques mis en œuvre ne
font que perpétuer l’entreprise coloniale canadienne en raison des dis-
tinctions fondamentales entre les deux systèmes juridiques. La logique
coloniale persisterait par une forme d’impérialisme culturel. Ce dernier
est particulièrement évident par l’analyse juridique de la citoyenneté
anichinabée, où le concept de parenté est occulté et assujetti à la no-
tion libérale (de droits et d’obligations) de la citoyenneté. À ce stade-ci
de la réflexion, une certaine difficulté émerge. Les concepts et les ou-
tils juridiques à la disposition des peuples autochtones les obligent à se
conformer au vocabulaire de la tradition libérale et à subir les consé-
quences sournoises de son utilisation. Cette difficulté sous-entend que
leurs revendications politiques et l’affirmation de leur identité cultu-
relle sont déformées pour répondre aux normes libérales, dans l’objec-
tif de satisfaire le critère de légitimité pour être entendues au sein de la
sphère publique.

Il est à préciser que les efforts exercés par la communauté anichi-
nabée de Fort William ne sont pas vains. Malgré la colonisation des
savoirs juridiques autochtones, nous ne pouvons réduire leur code de la
citoyenneté et leur constitution à une insertion de la pensée libérale dans

Phares | 110



Le projet constitutionnel autochtone : assimilation ou autodétermination?

la leur. Ces documents représentent tout de même des moments de dé-
claration d’autonomie gouvernementale et une volonté d’établir un dia-
logue avec l’État canadien. La production de ces documents juridiques
met en lumière une volonté de se faire entendre et de se faire com-
prendre tout en cherchant à atteindre une situation de non-domination.
Autrement dit, l’écriture de ces textes s’inscrit dans un mouvement
d’émancipation. C’est pourquoi la mise en valeur d’une identité po-
litique anichinabée, même si elle emploie les outils et les méthodes
libérales, peut tout de même aider la lutte vers l’autodétermination.

2. La citoyenneté autochtone comme outil pour l’autodétermination des
peuples autochtones

L’analyse conceptuelle ci-haut montre la profonde incompatibilité
entre la conception libérale de la citoyenneté et les fondements des sa-
voirs juridiques anichinabés, qui résulte en la colonisation de ces der-
niers. Cependant, le fait de s’approprier le lexique juridique libéral per-
met à la communauté visée de gagner en visibilité dans la sphère pu-
blique, tout en leur ouvrant la possibilité d’une reconnaissance des sa-
voirs juridiques anichinabés au même titre que la common law (le sys-
tème juridique britannique) ou les droits civils. Il devient donc essentiel
d’analyser les avantages pratiques de l’utilisation du vocabulaire libé-
ral par la communauté de Fort William dans la mise en pratique d’une
citoyenneté anichinabée.

2.1. Le projet de Fort William a une portée pragmatique non négli-
geable pour la lutte de l’autodétermination de leur communauté

Comme illustré ci-dessus, l’élaboration d’une citoyenneté et d’une
constitution anichinabées invisibilise leur nature distinctive selon leur
tradition. Pour faire court, les conceptions libérales de la citoyenneté
et de la constitution transforment celles anichinabées pour qu’elles y
soient conformes. Malgré les effets assimilateurs qui en résultent, ces
calques du système juridique libéral sur le système anichinabé pos-
sèdent certaines conséquences positives, notamment la création d’un
dialogue entre égaux.

Notamment, la traduction des principes du systèmes anichinabé

Phares | 111



Citoyenneté et exclusion

dans le vocabulaire et les concepts occidentaux permet aux libéraux
de concevoir la citoyenneté anichinabée comme similaire à la leur. De
cette façon, divers acteurs politiques peuvent reconnaître que le sys-
tème juridique et la citoyenneté anichinabée sont tout autant légitimes
que ceux adoptés au Canada. De plus, selon la perspective libérale, re-
connaître des éléments qui leur sont familiers dans un système juridique
autochtone permet un certain dialogue entre les deux, qui n’était pas
possible avant. Sans cette reconnaissance de statut, le cadre juridique
anichinabé resterait subordonné au cadre libéral, invisibilisé, stéréotypé
et incompris.

L’adoption d’une citoyenneté et d’une constitution anichinabée est
donc d’une grande utilité pragmatique en ce qu’elle permet une recon-
naissance de statut entre les deux systèmes juridiques et une possibilité
de dialogue. Selon le juriste anichinabé John Borrows, il est possible
d’utiliser les outils du maître46 afin de produire des changements posi-
tifs au sein de la société, soit « de surmonter l’oppression en travaillant
avec les instruments mêmes qui contribuent à la créer47 ». Il ajoute que
le droit devrait être un outil pour régler des questions d’injustice, même
s’il ne règle pas tous les problèmes48. Pour revenir à la communauté
anichinabée de Fort William, elle se dote de certains droits et de cer-
taines prérogatives par l’élaboration de ses documents juridiques. Selon
le site du gouvernement fédéral, les peuples autochtones auraient be-
soin de compétences et de pouvoirs dans de nombreux domaines, dont
l’éducation et la santé49. Ces peuples peuvent se munir de lois pour
protéger la culture, la langue, l’appartenance au groupe, la gestion des
ressources naturelles et l’ensemble des autres aspects concernant les
affaires internes de leur communauté. Pour que chaque communauté
négocie selon ses besoins et ses priorités, la forme des ententes et les
objets de négociation sont indéterminés. Les domaines qui ne peuvent
pas figurer sur la table de négociation (car ils ne touchent pas à la culture
autochtone ni aux affaires internes) concernent les pouvoirs en lien
avec la souveraineté canadienne et les pouvoirs d’intérêt national, ce
qui comprend l’économie du pays (par exemple la banque centrale et
la monnaie)50. En conséquence, un grand nombre de domaines peuvent
être sujet de négociation et donc, un nombre significatif de droits et de

Phares | 112



Le projet constitutionnel autochtone : assimilation ou autodétermination?

prérogatives sont susceptibles de tomber sous la juridiction des peuples
autochtones.

La citoyenneté anichinabée telle que conçue dans le code de Fort
William constitue ainsi un véhicule pour la reconnaissance de statut
d’égalité de cette communauté. Nous parlons ici strictement d’une re-
connaissance de statut et d’un droit à l’égalité, qui leur accorde une lé-
gitimité au sein de la sphère publique, et non d’un effacement de droits
différenciés pour les peuples autochtones. Selon la Charte canadienne
des droits et des libertés (article 25), ces derniers n’ont jamais été des
citoyen‧nes québécois‧es ni canadien‧nes au même titre que tous les
autres. En tant que peuples, ils possèdent des droits distincts ― des
droits collectifs51. Dans le passé, le gouvernement de Pierre Elliot Tru-
deau a rendu public le document La politique indienne du Gouverne-
ment du Canada qui reconnaissait les politiques de la Loi sur les Indiens
comme discriminatoires et exclusives. Ce document politique, qui se
méritera le surnom de Livre blanc, proposait l’égalité entre tous‧tes les
citoyen‧nes et la fin d’un statut différencié pour les personnes autoch-
tones au nom d’une société juste52. Les peuples autochtones du Canada
ont largement contesté cette proposition d’égalité et considéraient le
Livre blanc comme une tentative déguisée d’abroger tous leurs droits53
et comme « un programme à peine voilé d’extermination par le biais de
l’assimilation54 ».

Sous cet angle, le code de citoyenneté de FortWilliam promeut une
citoyenneté anichinabée à la fois différenciée, reconnue et comprise au
sein du système juridique canadien, sans que ce dernier l’assimile en
son sein. Cette reconnaissance de légitimité et de statut permet de dé-
placer le système juridique anichinabé du « bon » côté de la ligne, ce-
lui pertinent et intelligible aux yeux des allochtones, mais aussi dans la
sphère publique. En conséquence, l’ensemble des citoyens prend au sé-
rieux les revendications anichinabées et les considère comme légitimes,
au lieu de les reléguer à la sphère privée et de les priver de légitimité.

Certains penseurs autochtones renoncent à la mise en vigueur d’un
dialogue entre les deux modèles juridiques, par crainte d’une « conta-
mination » du système autochtone par le système dominant, c’est-à-dire
par crainte d’adhésion aux formes de reconnaissance imposées et ac-

Phares | 113



Citoyenneté et exclusion

cordées par l’État colonial. C’est le cas de Glen Coulthard, intellectuel
déné, dans son œuvre notoire, Peaux rouges, masques blancs. Selon
lui, les principes de la reconnaissance servent les intérêts des États co-
loniaux par une reproduction des rapports coloniaux entre les peuples
autochtones et l’État. Ils ont pour but de convaincre les peuples au-
tochtones d’adopter ces formes de reconnaissance reconstituant une
dynamique asymétrique55. Coulthard reprend Taiaiake Alfred, un phi-
losophe politique mohawk, pour défendre ses propos, notamment lors-
qu’il mentionne que l’objectif des luttes pour l’autodétermination doit
être la protection des valeurs fondamentales des peuples autochtones
contre la force destructrice coloniale et libérale56. De cette façon, le re-
fus de la reconnaissance allouée par l’État serait la manière de conser-
ver et de protéger l’intégrité des traditions autochtones. Effectivement,
la lutte pour l’autodétermination ne devrait pas compromettre le cœur
et les fondements des modèles de pensée autochtones. À ce sujet, les
propos de Coulthard visent juste, particulièrement lorsque nous consi-
dérons le cas canadien. De fait, c’est l’État fédéral qui régit la forme
de l’autonomie gouvernementale et les domaines pouvant figurer sur
la table de négociations, dans un cadre bien réglementé. Même après
l’obtention de l’autonomie gouvernementale des peuples autochtones,
tout exercice de ce droit inhérent exercé « par les gouvernements et ins-
titutions autochtones devra se faire à l’intérieur du cadre de la Consti-
tution canadienne57 ». C’est une limite non négligeable dans la lutte
pour l’autodétermination des peuples autochtones, qui ne pourraient
pas s’émanciper de manière complète du joug canadien. En d’autres
mots, le groupe dominant offre les termes et les conditions de la recon-
naissance au groupe subordonné tout en ayant le dernier mot. Encore
une fois, nous pouvons percevoir un rapport de pouvoir inégal entre les
deux groupes, où l’un des deux est subordonné à l’autre malgré la visée
réconciliatrice.

La proposition de Coulthard possède un certain attrait, car, comme
illustré précédemment, se conformer aux termes de la réconciliation
et s’adapter au langage dominant comporte un risque plutôt important
d’oppression juridique. Refuser la réconciliation mise de l’avant par
l’État canadien a l’avantage de préserver l’intégrité culturelle et poli-

Phares | 114



Le projet constitutionnel autochtone : assimilation ou autodétermination?

tique autochtone. En poussant l’argument de la colonisation des savoirs
juridiques autochtones à ses limites, nous aboutissons à un isolement,
un repli sur soi et une rupture de dialogue en vue de sauvegarder les dif-
férentes cultures autochtones face à l’influence de la pensée dominante.
Cette absence d’engagement avec les autres constitue une méthode de
survie adéquate en raison des multiples violences vécues dans le passé,
mais ignore l’interdépendance avec les autres. Les communautés au-
tochtones sont imbriquées avec les autres communautés du Canada et
sont dans des relations d’interdépendance avec elles. Il faut bien dis-
tinguer les relations entretenues avec l’État canadien, qui a (par son
système juridique) une volonté assimilatrice et dominante, et les Ca-
nadien‧nes, qui ne partagent pas nécessairement le même projet que
leur gouvernement fédéral. Même dans le cas d’une sécession, c’est-
à-dire que les peuples autochtones se retirent de l’État actuel pour en
créer un autre, il y a (dans la majorité des cas) des relations diploma-
tiques entre les États. Il est rare qu’un État soit entièrement indépen-
dant et autonome. De plus, selon une perspective anichinabée, tourner
dos aux autres Canadien‧nes et ne pas reconnaître ces relations avec
eux serait contraire aux fondements qui sous-tendent leur pensée. Nous
avons vu plus haut que la tradition juridique anichinabée repose sur
une logique d’aide mutuelle (wiidookodaadiwin). Les Canadien‧nes al-
lochtones constituent donc de la parenté avec qui ils entretiennent des
relations d’interdépendance. Ces personnes représentent des créations
mises sur Terre par le Créateur, au même titre que les roches, les plantes
et les rivières.

Selon une perspective pratique, le refus de s’engager dans un dia-
logue avec l’État canadien permet la protection de leur identité cultu-
relle unique. Mais à quel prix  ? Dans le cas où les peuples autochtones
refuseraient les moyens qui leur sont offerts tout en étant subordonnés
au groupe dominant, il est difficile de concevoir leur affranchissement,
même partiel. C’est pour cette raison que les avantages pratiques d’une
citoyenneté autochtone possèdent un attrait substantiel, plus particuliè-
rement pour accéder à la sphère publique et pour atteindre une recon-
naissance d’égalité de statut. La possibilité d’un dialogue entre deux
entités presque égales, où l’une ne dominerait pas l’autre, voit le jour.

Phares | 115



Citoyenneté et exclusion

Ainsi, il est bénéfique d’user des outils disponibles pour poursuivre sa
quête d’autodétermination.

2.2. Les outils à la disposition des peuples autochtones leur permettent
de se libérer de l’autorité coloniale canadienne

L’option de s’isoler en vue de protéger la spécificité de l’identité
culturelle et politique autochtone s’avère une option peu satisfaisante.
En effet, elle permet certes une protection de leur unicité, mais ne per-
met pas de faire avancer leur lutte pour la non-domination. C’est une
mesure de survie pertinente contre l’assimilation, mais qui se révèle
insuffisante pour se retirer d’une situation d’assujettissement. De cette
manière, les moyens octroyés par le gouvernement peuvent constituer
une forme d’autodétermination qui ne favorise pas les intérêts colo-
niaux de l’État, mais qui permet de s’en affranchir.

La jurisprudence de l’article 35 de la Loi constitutionnelle de 1982
constitue une opportunité à ne pas manquer en raison des droits et des
prérogatives que les peuples autochtones peuvent obtenir et par la re-
connaissance de leurs traditions juridiques de la part de la société do-
minante. Nous pouvons même concevoir la reconnaissance non comme
quelque chose qui nuit à l’intégrité des systèmes juridiques, comme le
propose Coulthard, mais qui en dépend. Dans l’optique de fonder cet
argument, le projet de pluralisme juridique de Borrows nous est forte-
ment utile.

Dans son livre intitulé La constitution autochtone, Borrows illustre
la possibilité d’un État canadien plurijuridique par une reconnaissance
mutuelle entre les différents ordres juridiques du Canada. Ce juriste
souhaite démontrer la possibilité que, sur un même territoire, plusieurs
systèmes juridiques distincts coexistent. En fait, Borrows soutient que
le Canada est déjà bijuridique, car ce pays reconnaît deux systèmes ju-
ridiques (le droit civil et la common law) comme étant de même statut.
Il effectue une analyse historique sur la mise en vigueur du bijuridisme
au Canada et l’adaptabilité de chaque système de droit pour rendre pos-
sible l’existence simultanée des deux ordres juridiques. Borrows établit
que les interactions entre ces deux traditions juridiques nous permettent
d’en tirer certaines lignes directrices pour penser l’ajout du droit au-

Phares | 116



Le projet constitutionnel autochtone : assimilation ou autodétermination?

tochtone. En effet, malgré l’influence de l’un sur l’autre et vice-versa,
le droit civil et la common law font toujours tous deux autorités sans
qu’aucun n’assimilent l’autre. À un certain moment dans l’histoire, par
crainte d’assimilation et d’altération du droit civil par la common law,
les juristes croyaient que la meilleure façon de le protéger était par le
repli sur soi58. Selon Borrows, cette approche en vue de préserver l’in-
tégrité du droit ne dépend pas de son isolement (qu’il décrit comme
relatif) ou de sa pureté théorique, mais de la reconnaissance reçue. Bor-
rows décrit les avantages de la reconnaissance comme suit :

La reconnaissance assure un espace juridictionnel pour sa mise
en œuvre, ce qui encourage le respect du public et facilite l’ac-
cès aux ressources. Quand les régimes juridiques n’ont pas à
défendre et justifier continuellement leur existence ou leur va-
leur, ils sont moins vulnérables aux arguments qui mettent en
cause leur authenticité. Quand ils accèdent à la reconnaissance,
ils sont beaucoup plus libres d’interagir avec d’autres systèmes
sans craindre l’assimilation59.

En d’autres mots, la reconnaissance constitue une pierre angulaire
pour mener à terme la lutte pour l’autodétermination. Dans le cas où
le système juridique anichinabé serait reconnu au même titre que le
droit civil et la common law, non seulement ce système de droit gagne
en valeur aux yeux des juristes allochtones et de l’État canadien, mais
sa reconnaissance permet d’accéder à d’autres ressources. Nous pou-
vons penser à une certaine influence sur le Parlement et les autres tradi-
tions juridiques canadiennes ou tout simplement l’adoption de lois pro-
tégeant l’identité culturelle autochtone. Une constitution anichinabée
deviendrait donc tout aussi valable que les autres du Canada. De plus,
l’adoption d’une citoyenneté et d’une constitution anichinabée permet-
trait de limiter l’influence et les pouvoirs de l’État sur la communauté
anichinabée tout en s’appropriant une forme de souveraineté. Nous rap-
pelons qu’une constitution représente le fondement pour toute organi-
sation, structure et opération d’un gouvernement. C’est elle qui donne
autorité à une communauté politique tout en exprimant la volonté de
ses membres60.

L’importance de la reconnaissance du système juridique anichinabé

Phares | 117



Citoyenneté et exclusion

réside dans le fait qu’elle implique de facto une reconnaissance de la
citoyenneté anichinabée, puisque la citoyenneté s’inscrit dans un tel
système. Certes, c’est une reconnaissance basée sur une conception er-
ronée du droit anichinabé, mais qui permet tout de même certains bien-
faits. Du moment que les peuples autochtones usent des outils à leur
disposition, leur identité a le potentiel d’une redéfinition selon leurs
propres termes. En effet, l’atteinte d’une forme de reconnaissance per-
met à la citoyenneté de s’affranchir des critères basés sur la race et
délimités par la Loi sur les Indiens au profit d’une qui reflète véritable-
ment les cultures du droit autochtone61. Il y a donc des bénéfices so-
ciaux et personnels à l’adoption d’une citoyenneté anichinabée, notam-
ment celle d’appartenir à une communauté unie par la même histoire et
les mêmes traditions culturelles, tout en planifiant un futur commun62.
Il est possible de profiter de ces bénéfices tant que les personnes ani-
chinabées entreprennent un processus d’autoaffirmation culturelle et
personnelle en se reconnaissant comme dignes, libres et uniques63.

Mais qu’en est-il de la colonisation des savoirs autochtones  ? Il
semble qu’être simplement vigilant à ces mécanismes de domination
et intégrer le concept de citoyenneté tout en considérant le legs co-
lonial qui lui est associé est nécessaire pour mener à terme un pro-
jet d’autodétermination, sans être suffisant. Une mise en dialogue des
deux serait difficile sans que le modèle occidental moderne efface le
modèle autochtone. Même par peur d’une telle éventualité, il ne faut
pas mettre de côté de sitôt cette option pour la lutte vers l’autodéter-
mination. Que ce soit en se repliant sur soi-même ou en s’engageant
avec le gouvernement fédéral, le risque d’assimilation reste omnipré-
sent. De plus, il semble que d’adopter une attitude proactive et non
passive, malgré l’implication d’utiliser les outils coloniaux (principa-
lement une citoyenneté et une constitution), correspond à celle qui leur
permettra d’atteindre un état de non-domination. Tout bien considéré
et tout en étant conscient des potentielles conséquences, il semble pré-
férable de courir le risque d’assimilation des traditions juridiques au-
tochtones par ceux libéraux. Afin de surmonter ce risque, un partena-
riat s’impose pour reconnaître et faire coexister les différents modèles.
Pour y arriver, Borrows considère comme nécessaire la création de nou-

Phares | 118



Le projet constitutionnel autochtone : assimilation ou autodétermination?

veaux mots et de nouveaux cadres de référence pour comprendre les
systèmes juridiques autochtones à leur juste valeur. Selon lui, la co-
existence des traditions juridiques est possible lorsque nous considé-
rons chacune d’entre elles comme étant égale aux autres, ce qui ouvre
la porte pour des « mécanismes mutuels de régulation et de résolution
de différends64 » sur des fondements plus égaux. Il note que cette com-
préhension requiert une connaissance approfondie de la portée et de la
nature de ces traditions juridiques, sans qu’elles soient subordonnées
aux common laws, ni au droit civil, ni à l’avantage de la société domi-
nante65. Un tel partenariat semble particulièrement optimiste, puisqu’il
permettrait une traduction des modèles de droit de l’un à l’autre sans
nécessairement donner lieu à une colonisation des savoirs.

Ainsi, en s’appropriant les outils offerts par l’État canadien, la dé-
pendance de la communauté anichinabée de Fort William envers l’État
diminue, en vue d’une pleine émancipation. L’autodétermination par
l’affirmation d’une citoyenneté anichinabée, malgré le legs colonial as-
socié à la notion de citoyenneté, permet tout de même un affranchis-
sement d’une identité autochtone stéréotypée et basée sur la race en
plus de devenir plus autonome. C’est par l’utilisation de ces outils qu’il
est possible pour les peuples autochtones de mener selon leurs propres
termes leur liberté. En d’autres mots, l’affranchissement ne s’arrête pas
aux moyens attribués par l’État canadien. En fait, ce n’est que la pre-
mière étape. Tirer profit des droits offerts par le gouvernement fédéral
représente unmoyen d’acquérir plus de droits, plus de libertés et plus de
reconnaissance. Notons que la reconnaissance mutuelle des systèmes
juridiques en plus de faire usage des moyens à leur disposition ne per-
met pas de résoudre l’entièreté des formes de subordination vécues par
les peuples autochtones, mais offre une lueur d’espoir d’une émanci-
pation du pouvoir colonial canadien.

Conclusion
En conclusion, nous devons concéder que la ligne entre la réappro-

priation de l’identité anichinabée et le piège colonial est fine et implique
d’être sur la corde raide, soit de walk the tightrope entre les deux. Ce
qui est avancé dans cet article ne prétend pas que l’utilisation des outils

Phares | 119



Citoyenneté et exclusion

à la disposition des peuples autochtones pour l’autodétermination leur
permet de ne pas retomber dans des formes coloniales de justification
des normes et de la communauté. Certes, le fait d’utiliser le concept de
citoyenneté anichinabée, sachant que ce concept est fortement associé
à la tradition libérale, peut sembler contre-intuitif. Mais peut-être qu’il
faut se jeter dans la gueule du loup pour en sortir vainqueur. Cela étant
dit, une citoyenneté anichinabée permet d’éviter une cristallisation dans
une identité qui n’est pas la leur et dictée par le groupe dominant, tout
en étant un moyen pour la lutte en vue de s’extirper d’un état de domi-
nation.

1. Cara Nine, « Settler Colonialism», dans Sharing Territories, Oxford, Ox-
ford University Press, 2022, p. 219.

2. Gouvernement du Canada, « L’approche du gouvernement du Canada
concernant la mise en œuvre du droit inhérent des peuples autochtones
à l’autonomie gouvernementale et la négociation de cette autonomie »,
Gouvernement du Canada [En ligne], www.rcaanc-cirnac.gc.ca/fra/11
00100031843/1539869205136#inhrt (Page consultée le 21 avril 2025).

3. « Reclaiming Our Identity Band Membership, Citizenship and the In-
herent Right », Center of First Nations Governance [En ligne], fngove
rnance.org/wp-content/uploads/2020/06/Reclaiming_Our_Identity.pdf,
(Page consultée le 5 avril 2025).

4. Harold Cardinal, La tragédie des Indiens du Canada, traduit par Ray-
mond Gagné et Jacques Vallé, Montréal, Éditions du Jour, 1970, p. 63.

5. Will Kymlicka, La citoyenneté multiculturelle : une théorie libérale du
droit des minorités, Montréal, Boréal, 2017, p. 259‑60.

6. Iris Marion Young, Global Challenges : War, Self Determination and
Responsibility for Justice, Grande Bretagne, Polity Press, 2007, p. 58.

7. Ibid., p. 60.
8. Canada. Loi constitutionnelle de 1982, Annexe B de la Loi de 1982 sur
le Canada, 1982, Chapitre C-11 à jour le 21 août 2025.

9. Gouvernement du Canada, « Autonomie gouvernementale », Gouverne-
ment du Canada [En ligne], www.rcaanc-cirnac.gc.ca/fra/1100100032
275/1529354547314, (Page consultée le 15 avril 2025).

10. Gouvernement du Canada, « L’approche du gouvernement du Canada
concernant la mise en œuvre du droit inhérent des peuples autochtones
à l’autonomie gouvernementale et la négociation de cette autonomie »,

Phares | 120

www.rcaanc-cirnac.gc.ca/fra/1100100031843/1539869205136#inhrt
www.rcaanc-cirnac.gc.ca/fra/1100100031843/1539869205136#inhrt
fngovernance.org/wp-content/uploads/2020/06/Reclaiming_Our_Identity.pdf
fngovernance.org/wp-content/uploads/2020/06/Reclaiming_Our_Identity.pdf
www.rcaanc-cirnac.gc.ca/fra/1100100032275/1529354547314
www.rcaanc-cirnac.gc.ca/fra/1100100032275/1529354547314


Le projet constitutionnel autochtone : assimilation ou autodétermination?

Gouvernement du Canada [En ligne] www.rcaanc-cirnac.gc.ca/fra/1100
100031843/1539869205136#inhrt (Page consultée le 13 avril 2025).

11. Boaventura De Sousa Santos, « Beyond Abyssal Thinking : From Global
Lines to Ecologies of Knowledges », dans Epistemologies of the South,
New York, Routledge, 2015, p. 118.

12. Ibid., p. 120.
13. Ibid., p. 122.
14. Aaron James Mills, « Miinigowiziwin : All That Has Been Given for

Living Well Together : One Vision of Anishinaabe Constitutionalism »,
Thèse de doctorat, University of Victoria, 2019, p. 58.

15. Ibid., p. 57.
16. Ibid., p. 197.
17. Ibid., p. 69.
18. Karen Drake, « Indigenous Constitutionalism and Dispute Resolution

Outside the Courts », dans Federal Law Review, vol. 48, n°4, 2020,
p. 575.

19. « Fort William First Nation Citizenship Code Renewal, Resurgance, Re-
Membering », First William First Nation [En ligne], fwfn.com/wp-con
tent/uploads/2019/08/FWFN_Citizenship_Code_DRAFT_April-7-201
5-1.pdf, (Page consultée le 3 mars 2025).

20. Aaron James Mills, op. cit., p. 126.
21. Il est toutefois nécessaire, à ce stade-ci de cette réflexion, d’affirmer que

la colonisation des peuples autochtones sur le territoire non cédé cana-
dien ne se réduit pas uniquement à celle des savoirs juridiques. Cet ar-
ticle cherche à mettre en lumière comment elle s’insère aussi sur le plan
théorique.

22. Yann Allard-Tremblay, « Rationalism and the Silencing and Distorting
of Indigenous Voices », dans Critical Review of International Social and
Political Philosophy, vol. 24, n° 7, 2021, p. 1027.

23. Ibid., p. 1032.
24. John Borrows, « Les sources et la portée des traditions juridiques autoch-

tones », dans La constitution autochtone du Canada, Québec, Presses de
l’Université du Québec, 2020, p. 43.

25. Aaron James Mills, op. cit., p. 121.
26. Ibid., p. 79.
27. Ibid., p. 80.
28. Ibid., p. 121.

Phares | 121

www.rcaanc-cirnac.gc.ca/fra/1100100031843/1539869205136#inhrt
www.rcaanc-cirnac.gc.ca/fra/1100100031843/1539869205136#inhrt
fwfn.com/wp-content/uploads/2019/08/FWFN_Citizenship_Code_DRAFT_April-7-2015-1.pdf
fwfn.com/wp-content/uploads/2019/08/FWFN_Citizenship_Code_DRAFT_April-7-2015-1.pdf
fwfn.com/wp-content/uploads/2019/08/FWFN_Citizenship_Code_DRAFT_April-7-2015-1.pdf


Citoyenneté et exclusion

29. Ibid., p. 114.
30. IrisMarion Young, «Polity andGroupDifference : ACritique of the Ideal

of Universal Citizenship », dans Ethics, vol. 99, n° 2, 1989, p. 261.
31. Iris Marion Young, Justice and the Politics of Difference, New Jersey,

Princeton University Press, 2011, p. 58‑59.
32. Ibid., p. 116, 123.
33. Corrie Scott, « La blanchité sous la loupe des écrivains autochtones »,

dans Voix plurielles, vol. 18, n° 2, 2021, p. 38.
34. Iris Marion Young, Justice and the Politics of Difference, p. 59.
35. Harold Cardinal, La tragédie des Indiens du Canada, traduit par Ray-

mond Gagné et Jacques Vallé, Montréal, Éditions du Jour, 1970, p. 14.
36. Iris Marion Young, Justice and the Politics of Difference, p. 60.
37. Yann Allard-Tremblay, loc. cit., p. 1025.
38. « Fort William First Nation Citizenship Code Renewal, Resurgance, Re-

Membering », First William First Nation [En ligne], fwfn.com/wp-con
tent/uploads/2019/08/FWFN_Citizenship_Code_DRAFT_April-7-201
5-1.pdf, (Page consultée le 3 mars 2025).

39. Ibid.
40. Aaron James Mills, op. cit., p. 230.
41. Ibid., p. 270.
42. Gouvernement du Canada, « L’histoire des traités au Canada », Gouver-

nement du Canada [En ligne], www.rcaanc-cirnac.gc.ca/fra/13149777
04533/1544620451420, (Page consultée le 24 août 2025).

43. Aaron James Mills, op. cit., p. 232.
44. Ibid., p. 231.
45. Ibid., p. 125.
46. Audre Lorde, « The Master’s Tools Will Never Dismantle the Master’s

House », dans This Bridge CalledMy Back : Writing from Radical Women
of Color, 4th éd., State University of New York Press, 2015, p. 95.

47. John Borrows, « La reconnaissance des traditions juridiques autoch-
tones : défis et promesses », dans La constitution autochtone du Canada,
Québec, Presses de l’Université du Québec, 2020, p. 263,

48. Ibid., p. 264‑65.
49. Gouvernement du Canada, « L’approche du gouvernement du Canada

concernant la mise en œuvre du droit inhérent des peuples autochtones
à l’autonomie gouvernementale et la négociation de cette autonomie »,

Phares | 122

fwfn.com/wp-content/uploads/2019/08/FWFN_Citizenship_Code_DRAFT_April-7-2015-1.pdf
fwfn.com/wp-content/uploads/2019/08/FWFN_Citizenship_Code_DRAFT_April-7-2015-1.pdf
fwfn.com/wp-content/uploads/2019/08/FWFN_Citizenship_Code_DRAFT_April-7-2015-1.pdf
www.rcaanc-cirnac.gc.ca/fra/1314977704533/1544620451420
www.rcaanc-cirnac.gc.ca/fra/1314977704533/1544620451420


Le projet constitutionnel autochtone : assimilation ou autodétermination?

Gouvernement du Canada [En ligne], www.rcaanc-cirnac.gc.ca/fra/11
00100031843/1539869205136#inhrt (Page consultée le 21 avril 2025).

50. Ibid.
51. Pierre Lepage, Mythes et réalités sur les peuples autochtones, Québec,

Commission des droits de la personne et des droits de la jeunesse et Ins-
titut Tshakapesh, 2019, p. 52.

52. Ibid., p. 54.
53. Harold Cardinal, La tragédie des Indiens du Canada, p. 46.
54. Ibid., p. 9.
55. Glen Coulthard, « La politique de la reconnaissance en contexte colo-

nial », dans Peau rouge, masques blancs : contre la politique coloniale
de la reconnaissance, Montréal, Lux éditeur, 2021, p. 1.

56. Ibid., p. 9.
57. Gouvernement du Canada, « L’approche du gouvernement du Canada

concernant la mise en œuvre du droit inhérent des peuples autochtones
à l’autonomie gouvernementale et la négociation de cette autonomie »,
Gouvernement du Canada [En ligne], www.rcaanc-cirnac.gc.ca/fra/11
00100031843/1539869205136#inhrt (Page consultée le 21 avril 2025).

58. John Borrows, « Apprendre du bijuridisme », dans La constitution au-
tochtone du Canada, Québec, Presses de l’Université du Québec, 2020,
p. 187.

59. Ibid., p. 187.
60. « Reclaiming Our Identity Band Membership, Citizenship and the In-

herent Right », Center of First Nations Governance [En ligne], fngove
rnance.org/wp-content/uploads/2020/06/Reclaiming_Our_Identity.pdf,
(Page consultée le 5 avril 2025).

61. Ibid.
62. Ibid.
63. Glen Coulthard, op.cit., p. 15‑16.
64. John Borrows, « Apprendre du bijuridisme », p. 194.
65. Ibid., p. 190‑91.

Phares | 123

www.rcaanc-cirnac.gc.ca/fra/1100100031843/1539869205136#inhrt
www.rcaanc-cirnac.gc.ca/fra/1100100031843/1539869205136#inhrt
www.rcaanc-cirnac.gc.ca/fra/1100100031843/1539869205136#inhrt
www.rcaanc-cirnac.gc.ca/fra/1100100031843/1539869205136#inhrt
fngovernance.org/wp-content/uploads/2020/06/Reclaiming_Our_Identity.pdf
fngovernance.org/wp-content/uploads/2020/06/Reclaiming_Our_Identity.pdf

	 Citoyenneté et exclusion  
	Introduction
	Sphère privée, sphère publique : le temps comme limite à l'implication politique des femmes
	La minorité politique des enfants : entre paternalisme et adultisme
	Le refus de la citoyenneté comme moyen d’émancipation
	Le projet constitutionnel autochtone : assimilation ou autodétermination ?


